
 

 

UNIVERSITATEA  

F!CULT!TE! DE TEOLOGIE ORTODOXĂ 

 

 

 

 

 

 

 

 

LUCRAREA DUHULUI SFÂNT PENTRU MÂNTUIREA OMULUI, ÎN 

LUMINA NOULUI TESTAMENT 

-rezumat teză de doctorat- 

 

 

 

 

 

 

             Conducător știintific: 

 Prof.Univ.Dr.I.P.S.Teodosie Petrescu 

                                                            Doctorand: 

                                                       Pr. Zamfir Aurel Florentin 

                                                                       

 

 

 



 

 

                                                   
                                                    Cuprins  
 
 
Introducere  
Capitolul I. Mărturii ale prezenței Duhului Sfânt în istoria mântuirii  

         1.1.Duhul Sfânt, Persoană dumnezeiască după Vechiul Testament.  
         1.2. Profeții, vase alese ale Duhului Sfânt  
         1.3. Repere generale privind (Rusaliile) Pogorârea Duhului Sfânt din perspectivă Nou-Testamentară  
Capitolul II. Prezența Sfântului Duh în Evanghelia după Ioan și în Evangheliile sinoptice  

         2.1. Sfântul Duh în Evanghelia Sfântului Ioan Teologul  
         2.2.Comentariile Sfinţilor Părinţi la textele biblice din Evanghelia Sfântului Ioan Teologul  
         2.3. Sfântul Duh – prezenţe explicite în Evangheliile Sinoptice  
Capitolul III. Duhul Sfânt în viața credinciosului în împărtăşirea Sfintelor Taine după Epistolele  
Pauline   
         3.1.Botezul  
         3.2 Mirungerea  
         3.3. Sfânta Euharistie  
         3.4. Sfânta Spovedanie  
         3.5. Taina Preoției (Hirotonia)  
         3.6. Taina Cununiei  
         3.7. Taina Sfântului Maslu  
Capitolul IV. Temeiuri scripturistice ale lucrării Sfântului Duh în epistolele sobornicești  
        4.1. Epistola Sfântului Apostol Iacob  
        4.2. Epistolele Sfântului Apostol Petru  
        4.3. Epistolele Sfântului Apostol Ioan  
        4.4. Epistola Sfântului Apostol Iuda  
Capitolul V. Mărturii ale Sfinților Părinți despre Sfântul Duh  
        5.1. Sfinţii Părinţi despre rolul Sfântului Duh pentru Mântuirea omului  
        5.2. Învăţătura Sfântului Vasile cel Mare despre Sfântul Duh  
        5.3. Lucrarea Sfântului Duh în creație și în mântuirea omului  
        5.4. Lucrarea Sfântului Duh în viziunea teologilor moderni  
Capitolul VI. Mântuirea credincioșilor prin har, credință, fapte bune și actualitatea mesajului biblic 

pentru credincioși  
       6.1. Mântuirea prin har, credință și fapte bune  
       6.2 Actualitatea mesajului biblic pentru credincioși  
 
Concluzii 

 

 

 

 

 

 

 



 

 3 

 

 

 

Cuvinte (termeni) cheie: Duhul Sfânt, profeți, Cincizecime, harisme, Sfinele Taine, epistole, 

Sfinți Părinți, teologi moderni, mântuire, har, credință, Scriptură 

Teza de doctorat are  325  de pagini şi 1108  de note bibliografice, se deschide cu o Introducere 

în care am motivat alegerea temei şi importanța ei, după care aprofundarea cercetării ştiintifice este 

realizată în 5 capitole care tratează diverse aspecte ale temei abordate  şi un capitol de Concluzii. 

Bibliografia lucrării  cuprinde 345 de repere bibliografice şi este structurată astfel: Izvoare în 

număr de 10,  Părinți și scriitori bisericești în număr de 61 volume și ediții, Lucrări speciale şi generale 

în număr de 132 de repere bibliografice, Studii și articole în număr de 133 repere bibliografice, Siteuri 

în număr de 9 repere bibliografice.  

Scopul cercetării: Fără a pretinde o tratare exhaustivă a subiectului, prin intermediul studiului 

intitulat: „Lucrarea Duhului Sfânt, pentru mântuirea omului, în lumina Noului Testament”, lucrarea 

încearcă să evidențieze lucrarea Duhului Sfânt revelată în Vechiul și în Noul Testament și revărsată 

deplin în Tainele Bisericii. Totodată prezenta lucrare încearcă să fie o prezentare a reflectării prezenței și 

lucrării Duhului Sfânt în epistolele pauline și sobornicești precum și în scrierile unor Sfinților Părinți, 

scriitori bisericești și teologi moderni. 

Actualitatea temei  propuse pentru studiere, derivă din interesul constant pe care îl manifestă în 

ultimele decenii prezența și lucrarea Duhului Sfânt  în lumea catolică și ortodoxă. Tema actuală de 

cercetare, are o importanţă deosebită, determinată de actualitatea ei într-o lume secularizată care nu mai 

percepe harul ca și putere creatoare izvorâtă din ființa lui Dumnezeu. Astăzi, mai mult ca oricând, 

observăm că se duce o luptă împotriva învăţăturii de credinţă şi a spiritualităţii creştin ortodoxe în 

special, prin noile curente venite dintr-o lume care uită de existența lui Dumnezeu cel în treime lăudat și 

slăvit. 

Caracterul inovator al lucrării rezidă și din abordarea temei „Lucrarea Duhului Sfânt, pentru 

mântuirea omului, în lumina Noului Testament” reflectată în Epistolele  pastorale și sobornicești, 

trecând prin scrierile Sfinților Părinți ai secolului de aur al creștinismului și ajungând la oglindirea ei în 

scrierile teologilor moderni.  

Cap.I 

 Pentru început  am  încercat să abordez tema prezenței Duhului Sfânt ca persoană dumnezeiască 

în Vechiul Testament. Am constatat că prin scrierile Vechiului Testament a fost îndelung pregătită 

învățătura despre Duhul Sfânt, deplin clarificată doar în Revelația Nou Testamentară. În Vechiul 



 

 4 

Testament expresia ruah Iahve (sau ruah Elohim) apare frecvent în Vechiul Testament, doar în câteva 

cazuri denotă vântul trimis de Dumnezeu (Ieșire 15,10; Isaia40,7; 59,19; Osea 13,15) sau suflarea de 

viață pe care omul o primește de la Dumnezeu (Iov 27,3; cf. Facere 2,7). În restul aparițiilor sale în 

Vechiul Testament, prin această expresie se înțelege  „Duhul Domnului” sau „ Duhul lui Dumnezeu”. În 

lumea greacă este folosit cuvântul    care să  însemne duh, dar a fost folosit și pentru a face 

referire la mişcarea de vânt, ca şi la respiraţie. De asemenea, având o nuanţă poetică, acest termen 

traduce glasul viu al instrumentelor muzicale. Există şi un sens spiritual, cu sensul special de respiraţie 

care inspiră. Ulterior, sub influenţă evreiască,  a fost  termenul utilizat pentru a vorbi despre 

Duhul lui Dumnezeu. 

Echivalentul evreiesc al  este cuvântul ruach ( רוח), care spre deosebire de termenul 

grecesc, este mai exact în definirea Duhului dumnezeiesc1. Numele divine din Vechiul Testament sunt 

asociate cu termenul ruah: Ruah Iahve, Ruah Elohim, Adonai Ruah sau Ruah Kodes Yahve2. Duhul lui 

Dumnezeu este menţionat printre primele cuvinte din Biblie, ca principiu creator, şi întregul Vechi 

Testament este brăzdat de puterea Lui dezvăluită în cărțile profeţilor. Duhul este denumit uneori ca 

înţelepciune, alteori ca omniprezenţa, uneori ca atotputernicie şi alteori ca sfinţenie3. 

După Vechiul Testament, lucrarea Duhului Sfânt este mereu prezentă în viața omului și a lumii, 

astfel, am putea spune că Vechiul Testament este o istorie a intervențiilor lui Dumnezeu întru Duhul 

Său. 

Lucrarea continuă cu abordarea temei „Profeții vase alese ale Duhului Sfânt”, în care arăt că 

profeţii „sunt în acelaşi timp avocaţi neînfricaţi ai conştiinţei morale faţă de forţele întunericului care 

încearcă să o depersonalizeze”4 și au fost împlinitori ai voinței lui Dumnezeu luptând împotriva 

dezbinării religios-morale a poporului ales, având conștiița tare că sunt investiți cu „putere de sus” (Iona 

1,3) și trimiși să mustre poporul pentru rătăcirile lui și să-l consoleze în vremuri de grea cumpănă. Astfel 

profeţii Vechiului Testament sunt purtători ai Duhului lui Dumnezeu.  

„Pentru mulţi dintre Sfinţii Părinţi şi Scriitorii bisericeşti (Sfântul Ioan Gură de Aur, Sfântul 

Vasile cel Mare, Sfântul Grigorie cel Mare, Sfântul Irineu de Lugdunum, Sfântul Ambrozie al 

Mediolanului, etc.), cuvântul ≪profet≫ înseamnă prezicător al viitorului, cel ce spune mai înainte 

                                                 
1  Pr. Drd. Cândea Ioan Ciprian, The Pneumatology în the Conception of the Capadocian Fathers, p. 2 apud 
doctorate.ulbsibiu.ro/obj/documents/rez-eng-candea.pdf  
2  Ibidem 
3  Ibidem 
4  Protos Lector Dr. Justinian Cârstoiu, Profeţi mesianici, Editura „Bucura Mond”, Bucureşti, 1999, pag. 1 



 

 5 

viitorul”5. Pentru scriitorii profani, precum şi pentru elini, cuvântul „profet” înseamnă: „înţelept, 

tălmaci, a vorbi pentru altul, în locul altuia, a fi interpret al cuvintelor altuia”.6 

Uneori profetul se numeşte omul lui Dumnezeu (Iahve), după raportul personal ce-1 are cu 

Divinitatea, alteori profetul se numeşte îngerul Domnului (malab Iahve), solul, trimisul lui Dumnezeu7. 

Prin această numire se arată că el are cunoştinţele sale de la Dumnezeu şi că are misiunea de a le vesti 

oamenilor. Profeţii se mai numesc apoi păstori Ieremia 17,16; paznici, Isaia 62, 6, veghetori, întrucât ei 

necontenit arată calea cea dreaptă pe care trebuie să umble neîncetat poporul şi să vegheze la observarea 

Legii lui Dumnezeu. 

În puterea Duhului Sfânt prorocii trăiesc o adevărată răspundere înaintea lui Iahve faţă de 

poporul lui Israel. De aceea Dumnezeu le dă răspuns când vor să cunoască voia Sa cu privire la popor8. 

Dar misiunea profetică nu era o stare permanentă, continuă, aşa cum era preoţia.  Nu era legată 

nici de un anumit trib sau de o anume stare socială.  

În viaţa poporului Israel, profeţii au avut un rol special şi deosebit iar profetismul este o instituţie 

religioasă specifică iudeilor. 

Duhul, grăind prin proroci, a pregătit omenirea pentru primirea Mântuitorului, vestind de mai 

înainte venirea Lui. Dar pe de altă parte Duhul este Cel ce a adus lucrarea dumnezeiască a luminării în 

mintea prorocilor, așa cum mărturisește Simbolul Credinței. 

Peste anumite persoane Duhul coboară nu numai trecător, ci le umple de harisme permanente 9 

Sfântul Simeon Noul Teolog spune: „pentru toți aceia care, din generație în generație,         s-au 

dovedit prietenii și prorocii lui Dumnezeu, nu există decât un fel de președere, un singur loc privilegiat, 

o singură slavă, bucurie și plăcere: aceea de a vedea pe Dumnezeu; și cei ce-L văd se află eliberați de 

toată neliniștea. De fapt, ei nu mai pot arunca ochii asupra vreunui obiect al acestei vieți, nici asupra 

vreunui om, nici să se întoarcă, sau simplu să-și îndrepte gândurile spre ceva străin; cugetarea lor a 

depășit relativitatea. De aceea ei rămân nemișcați pentru veci și incapabili să revină la rău10”.  

Taina Sfintei Treimi rămâne în umbră în Legea Veche datorită înclinației spre idolatrie a 

poporului ales determinată de vecinătatea neamurilor cu religii politeiste zoo și antropomorfe; evreii  nu 

au primit sfințenia tainică prin har, totuși au cunoscut sfințenia prin har, deoarece harul este mai vechi în 

                                                 
5  Pr. Conf. Univ. Dr. Octavian Pop, Lucrarea  Duhului  Sfânt în Vechiul  Testament, Editura Mirton, Timişoara 2oo4, 
p. 41 
6  Protos Lector Dr. Justinian Cârstoiu, Profeţi mesianici, ed. cit., p. 1 
7  Pr. Prof. Vladimir Prelipcean, Pr. Prof. Nicolae Neaga, Pr. Prof. Gheorghe Bârna, Pr. Prof. Mircea Chialda, op. cit., 
p.188 
8  Pr. Conf. Univ. Dr. Octavian Pop, op. cit., p. 43 
9  Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Sfântul Duh ...., în rev.cit., p.231 
10  Traitees theologiques et ethiques, vol. 2, edit. par J. Darouzes A. A. în „Sources chretiennes”, Paris, Cerf, 1967. 
Tratat V, pag.93 apud. Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Sfântul Duh ...., în rev.cit., p.238 



 

 6 

om decât păcatul. ,,Dumnezeu Care rămâne nevăzut vorbește, iar robul Său ascultă. Întunericul de pe 

Sinai este opus luminii de pe Tabor, aidoma unei taine învăluite față de o taină neînvăluită”11. 

În subcapitolul următor abordez ca temă Pogorârea Duhului Sfânt din perspectivă nou-

testamentară, plecând de la ideea că în ciuda împrăştierii lor în lume, evreii şi-au păstrat nealterată 

identitatea lor religioasă.  Lucrul acesta se explică tocmai prin faptul că deşi erau rupţi de ţara de 

origine, din punct de vedere religios, ei s-au păstrat într-o permanentă comuniune cu Legea 

strămoşească12. 

Rusaliile introduc o nouă dimensiune a timpului, dimensiunea veacului ce va să vie. Dar pentru a 

trăi în acest timp nou, și ființa trebuie să se conformeze acestei reînnoiri și pentru aceasta Rusaliile reiau 

dubla sărbătoare a secerișului: „sărbătoarea snopului” la începutul celor șapte săptămâni și „sărbătoarea 

săptămânilor”, ziua de încheiere. „Când veți face seceriș, veți aduce preotului cel dintâi snop... Din ziua 

în care veți aduce snopul legănat, numărați șapte săptămâni întregi... și atunci să aduceți un dar nou de 

pâine Domnului”(Levitic 23, 10 și 15), iar Sfinții Părinți explică în mod admirabil sensul acestor daruri. 

Astfel, în snop, pârga recoltei, Origen, citind Biblia în Hristos, vede aici imaginea omului 

interior reînnoit, noua creatură, un spic copt și plin „ca să devină pâinea dulce și plăcută Domnului” 

după frumosul cuvânt al Sfântului Ignatie de Antiohia13. 

Se poate aprecia, în primă instanţă, că „prin pogorârea Sfântului Duh peste Apostoli, aceştia n-au 

devenit ≪altceva≫ decât ceea ce fuseseră înainte. Erau diferiţi, dar nu alţii. Schimbarea era însă 

radicală, iar această schimbare nu se poate explica decât prin faptul că harul Sfântului Duh pe care l-au 

primit a descătuşat în ei nişte zăgazuri care zăceau închise în sinea lor, aşijderea unui izvor care-şi caută 

cu obstinaţie calea, iar atunci când şi-o află, irumpe cu forţă la suprafaţă. Nu firea apostolilor s-a 

schimbat, ei au rămas aceeaşi, cu aceeaşi personalitate şi identitate specifice, s-a schimbat însă modul 

lor de a fi. Darul dumnezeiesc i-a ajutat să se regăsească pe ei înşişi. Au devenit tari şi neînfricaţi, 

teologi inspiraţi şi oratori fără pereche prin această putere insuflată lor de Duhul Sfânt. Prin această 

putere, apostolii au putut săvârşi minunile amintite în Faptele Apostolilor: vorbirea în limbi, tămăduirea 

bolnavilor, învierea morţilor, etc., toate acestea fiind semne ale prezenţei divine care conlucrează cu 

omul, fără să-i anuleze personalitatea”14. 

Rusaliile reprezintă actul prin care Dumnezeu a pecetluit întru eternitate naşterea Bisericii Sale. 

                                                 
11  Vladimir Losski, Introducere in Teologia Ortodoxă,  Editura Enciclopedică, București, 1993, pag. 119 
12  Pr. Nicolae Stoica, Cincizecimea - întemeiere întru veşnicie – apud http: //protopopiatulsatumare.uv.ro/Ecclesia/ 
Ecclesia-39.pdf 
13  Paul Evdochimov, Rugul aprins, Editura Mitropoliei Banatului, Timișoara,  1994, p.99 
14  Pr. Nicolae Stoica, Cincizecimea - întemeiere întru veşnicie - apud http://protopopiatulsatumare.uv.ro/Ecclesia/ 
Ecclesia-39.pdf 



 

 7 

În cap 2 al lucrării am încercat să pun laolaltă texte patristice care privesc „Prezența Sfântului 

Duh în Evanghelia Sfântului Ioan Teologul și în  evangheliile sinoptice”.  

Unul dintre reprezentații secolului de aur al creștinismului, Sfântul Ioan Hrisostom, afirma „Tot 

ce a spus Sfântul Ioan Evanghelistul este scos din adâncurile duhovnicești ale tainelor dumnezeiești,  pe 

care nici îngerii nu le știau înainte de a fi făcute cunoscute de el”15. Astfel Sfântul Ioan Teologul a fost 

unealta Sfântului Duh prin care se fac cunoscute lumii tainele neștiute nici de puterile îngerești cele de 

sus.  

Ideile religioase cuprinse în Evanghelia după Ioan au constituit o noutate pentru lumea veche, 

deoarece au tins să înlocuiască elementele culturale vechi și instituțiile religioase ale lumii greco-

romane, iar elementele religioase noi ale Evangheliei Domnului Hristos16 au rămas autentice până la 

sfârșitul veacurilor. 

Sfântul Ioan Teologul reliefează în paginile evangheliei sale atât dumnezeirea cât și umanitatea 

Domnului Hristos. Aceasta este prima și marea noutate adusă lumii religioase vechi de Evanghelia 

Sfântului Ioan: Cuvântul a luat trup omenesc în Iisus Hristos, iar Domnul Iisus Hristos este Dumnezeu 

desăvârșit și Om desăvârșit. 

Sfântul Ioan foloseşte un limbaj simplu, plin de profunzime. Chiar dacă scrierea nu este în limba 

greacă literară, cuvântul său cade ca o sentinţă, deschizând noi sensuri Luminii, care transpare ca 

existenţă vie şi ca duh nedespărţit de taina cea mare ce o desluşeşte autorul. 

În Evanghelia după Ioan există 18 referiri directe la Sfântul Duh, aşa cum se poate vedea din 

căutarea termenului „” în cadrul textului biblic17. 

A treia persoană dumnezeiască  apare în Evanghelia Sfântului Ioan Teologul ca: Duhul Sfânt 

(Ioan 14,26), Mângâietorul (Ioan 14,16, 26; 15,26; 16,7), Duhul Adevărului (Ioan 14,17; 16,13) are 

toate câte are Tatăl și Fiul(Ioan 16,15), purcede de la Tatăl (Ioan 15,26), este trimis de Tatăl (Ioan 15,26; 

16,7), se pogoară în lume după plecarea Fiului la Tatăl (Ioan 14,18; 16,7), mărturisește despre Fiul (Ioan 

15,26), amintește apostolilor toate învățăturile date de Fiul (Ioan 14,26; 16,13) vestește cele viitoare 

(Ioan 16,13). 

În cuprinsul subcapitolului 1 prezentăm  câteva versete din Evanghelia Sfântului Ioan care conțin 

referiri la Sfântulul Duh și traducerea acestora în diferite limbi clasice și moderne. 

                                                 
15  Sf. Ioan Hrisostom, Omilia a II-a la Sfânta Evanghelie după Ioan, apud. Pr. D. Fecioru, Probleme dogmatice și 
sociale în Evanghelia după Ioan,  în Studii Teologice, an V (1953), nr.3-4p. 210 
16  Ibidem, p.213 
17  A se vedea textul grec de la http://www.greekbible.com/. Pentru comparaţie, a se vedea şi textul interliniar de la 
http://www.scripture4all.org/OnlineInterlinear/Greek_Index.htm. 



 

 8 

În subcapitolul 2 al lucrării continui referirile la Sfântul Duh din Evanghelia Sfântului Ioan  

reflectate  în comentariile Sfinților Părinți la unele din versetele menționate. Astfel  putem  cita versetul 

5 al capitolului 3 din Evanghelia după Ioan („Iisus a răspuns: Adevărat, adevărat zic ţie: De nu se va 

naşte cineva din apă şi din Duh, nu va putea să intre în împărăţia lui Dumnezeu”). Acest verset este, cu 

precădere, unul care arată spiritualitatea evanghelică, faptul că pentru anumiţi Părinţi şi scriitori 

bisericeşti vestea cea bună nu a fost o simplă literă moartă. Reamintim comentariul lui Cristian Bădiliţă 

care, referindu-se la maniera în care Origen se raporta la Evanghelia după Ioan, scria că pentru acesta 

din urmă „Evanghelia autentică este Evanghelia spirituală, noetică, în opoziţie cu Evanghelia somatică, 

literală”18. 

Comentând acest verset, Sfântul Chiril al Alexandriei scrie că: „neînţelegând Nicodim cum se 

cuvenea ce vrea să însemne a se naşte cineva de sus, Iisus îi înfăţişează mai dezvelită cunoştinţa tainei, 

prin învăţături mai limpezi. Domnul nostru Iisus Hristos a numit naştere de sus naşterea din nou din 

Duhul, înfăţişând pe Duhul ca fiind fiinţa cea mai presus de toate şi prin El făcându-ne părtaşi de firea 

dumnezeiască, făcând să rodească în noi pe Cel ce provine fiinţial din ea şi, prin El şi în El, reîntipărind 

în noi chipul frumuseţii arhetipice şi refăcându-ne spre înfierea dumnezeiască. Astfel, am fost născuţi 

din nou spre înnoirea vieţii şi recreaţi spre înfierea dumnezeiască. Dar Nicodim, neînţelegând aşa 

naşterea ce va avea loc ≪de sus≫ şi necugetând-o ca pe una ce va fi din nou, a socotit-o ca fiind cea 

prin trupuri. De aceea, căzând în gândurile care socotesc acea naştere imposibilă, s-a dovedit fără minte 

şi lipsit de învăţătură. Deci Mântuitorul îi prezintă ca unei minţi mai slabe, în mod mai sensibil, trecerea 

la viaţa cea nouă şi, înlăturând prin cuvânt acoperământul ce trebuia depărtat, spune în chip deschis: ≪De nu se va naşte cineva din apă şi din Duh, nu va putea să intre în împărăţia lui Dumnezeu?≫ Căci 

deoarece omul e compus, fiind combinat din două componente, adică din trupul sensibil şi din sufletul 

înţelegător, are nevoie pentru naşterea din nou de o tămăduire îndoită, după componentele arătate. Prin 

Duhul se sfinţeşte duhul omului, iar prin apă, sfinţită şi ea, trupul. Căci, precum întâlnindu-se cu 

flăcările focului apa vărsată în căldare îşi însuşeşte căldura lui, la fel, prin lucrarea Duhului, apa 

sensibilă se preface într-o putere dumnezeiască şi negrăită şi sfinţeşte pe cei care se scufundă în ea”19. 

Această idee este reluată de către Sfântul Ioan Hrisostom care consideră că Hristos vorbeşte în 

acest verset despre un alt tip de naştere, una mai presus de natură, mai presus de naşterea obişnuită ce nu 

are nimic comun cu aceasta din urmă20. Se pare că doar numele le apropie deoarece, în fapt, deosebirile 

                                                 
18  Cristian Bădiliţă, Hermeneutica Hristologică la Origen în volumul Origen, Comentariu la evanghelia după Ioan, 
Institutul European, Iaşi, 1995, p. 108. 
19  Sfântul Chiril al Alexandriei, Comentariu la Evanghelia Sfântului Ioan, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 
Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 2000, p.116 
20  Sfântul Ioan Gură de Aur, op. cit., p. 125 



 

 9 

dintre ele sunt fundamentale. Hristos îşi doreşte ca oamenii să fie născuţi din nou, aducând un alt fel de 

naştere şi prin aceasta punând în altă lumină naşterea din pământ, naşterea trupească21. 

Sfântul Ioan Hrisostom vorbeşte şi despre necesitatea apei botezului deoarece în această taină 

„se închipuie moartea, patima, învierea, viaţa lui Hristos şi aceste lucruri se fac toate deodată. Capul 

nostru fiind cufundat în apă ca într-un mormânt­ omul vechi este înmormântat şi astuptat cu totul. 

Când ieşim din această apă învie noul om. Precum ne este uşor să ne afundăm în această apă şi să ieşim 

la fel de uşor îi este lui Dumnezeu să îl înmormânteze pe vechiul om şi să creeze pe cel nou”22. Iar 

această afundare se face de trei ori în numele celor trei persoane ale Sfintei Treimi.  

Un alt verset important din Evanghelia Sfântului Ioan, menționat în lucrare este  26 din capitolul 

15 („Iar când va veni Mângâietorul, pe Care Eu Îl voi trimite vouă de la Tatăl, Duhul Adevărului, Care 

de la Tatăl purcede, Acela va mărturisi despre Mine”) care fiind comentat de către Sfântul Chiril 

Alexandrinul astfel: „Căci vorbind de Duhul Adevărului, adică de Duhul Său, zice că El purcede de la 

Tatăl. Fiindcă, precum este prin fire al Fiului, existând în El şi prin El, aşa este şi al Tatălui. Căci Celor 

cărora Duhul le este comun, cele ale fiinţei nu le sunt despărţite. S ă nu ne conducă unii din cei obişnuiţi 

cu necredinţa, prin cuvintele lor nepricepute, la cele pe care nu trebuie să le cugetăm, socotind că Fiul 

împlineşte vreo necesitate de slujire, dăruind creaţiei pe Duhul de la Tatăl. Unii nu s-au temut să facă 

această afirmaţie nepricepută.  

E mai corect să se creadă că, deoarece Duhul e al Lui ca şi al lui Dumnezeu-Tatăl, îl trimite 

Sfinţilor Săi ucenici ca pe al Său, spre sfinţire. Dacă socotesc că trebuie să cugete şi să spună aceasta cu 

încăpăţânare, cum nu va urma că afirmă că ne este şi nouă slujitor? Nebuni şi orbi, cum, exprimând 

gânduri prosteşti din nepriceperea aflată în voi, nu Îl lipsiţi şi de slava Unuia-Născutului? Căci dacă 

Fiul, procurând pe Duhul de la Tatăl, e cugetat într-un oarecare rol de slugă, cum n-ar fi necesar să fie 

mărturisit ca străin cu totul de fiinţa Tatălui, fiind, prin aceasta, şi Duhul mai mare ca El şi cu mult mai 

bun?”23. 

Tot  în acest capitol al lucrării, dar în subcapitolul 3, am continuat abordarea temei despre relația 

Duhului Sfânt cu Fiul văzută însă, de data aceasta, din perspectiva Evangheliilor Sinoptice. 

Menționările despre cea de-a Treia Persoană Dumnezeiască din diferite versete ale Evangheliilor 

sinoptice sunt atât în traducerea românească cât și în alte traduceri ale Bibliei, dar mai ales comentarii 

ale Sfinților Părinți la unele versete menționate. 

                                                 
21  Ibidem, p. 125 
22  Ibidem, p. 127  
23  Ibidem, p. 653 



 

 10 

Evanghelia după Matei este prima scriere din Noul Testament, cea dintâi în ordine cronologică, 

iar primul text care face referiri explicite la Sfântul Duh este cel de la Matei 1,18: „Iar naşterea lui Iisus 

Hristos aşa a fost: Maria, mama Lui, fiind logodită cu Iosif, fără să fi fost ei înainte împreună, s-a aflat 

având în pântece de la Duhul Sfânt”24.  

Originalul grec, în ceea ce poate fi considerată majoritatea bizantină este următorul: 

„

”25. 

Hort şi Wescott au o mică diferenţă în textul grecesc faţă de ceea ce am prezentat: 

„

”26. 

Se poate observa că este înlocuit de către  în această versiune, iar cea de a 

doua utilizare (în sensul enumerării anterioare) este cea mai des folosită. În conformitate cu Strong’s 

Exhaustive Concordance27 acest termen, , în această formă, apare doar o dată în textul 

scripturistic, doar în acest capitol de la Matei.   

Textul Vulgatei, traducerea în latină a acestui verset este: „Christi autem generatio sic erat cum 

esset desponsata mater eius Maria Ioseph antequam convenirent inventa est în utero habens de Spiritu 

Sancto”28, reluată în maniere relativ apropiate în limba engleză29. 

                                                 
24  Urmărim traducerea Bibliei, tipărită cu varianta Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe Române, apud 
http://www.bibliaortodoxa.ro/noul-testament/55/Matei 
25  http://www.greeknewtestament.com/B40C001.htm 
26  Ibidem 
27  Apud http://strongsnumbers.com/greek/1078.htm 
28  http://www.greeknewtestament.com/B40C001.htm 
29  „King James Version 
 1:18 Now the birth of Jesus Christ was on this wise: When as his mother Mary was espoused to Joseph, before they 
came together, she was found with child of the Holy Ghost. 
 American Standard Version 
 1:18 Now the birth of Jesus Christ was on this wise: When his mother Mary had been betrothed to Joseph, before 
they came together she was found with child of the Holy Spirit. 
 Bible în Basic English 
 1:18 Now the birth of Jesus Christ was în this way: when his mother Mary was going to be married to Joseph, before 
they came together the discovery was made that she was with child by the Holy Spirit. 
 Darby's English Translation 
 1:18 Now the birth of Jesus Christ was thus: His mother, Mary, that is, having been betrothed to Joseph, before they 
came together, she was found to be with child of the Holy Spirit. 
 Douay Rheims 
 1:18 Now the generation of Christ was în this wise. When as his mother Mary was espoused to Joseph, before they 
came together, she was found with child, of the Holy Ghost. 
 Noah Webster Bible 
 1:18 Now the birth of Jesus Christ was în this manner: When his mother Mary was espoused to Joseph, before they 
came together, she was found with child by the Holy Spirit. 
 Weymouth New Testament 



 

 11 

Sfântul Apostol Matei face referire nu o dată ci de două ori la rolul Duhului Sfânt în actul 

întrupării Mântuitorului Iisus Hristos. Acest fapt important „a fost interpretat ca un element didactic pe 

care-l utilizează în Evanghelia sa. Aceeaşi formulă este folosită - tot de două ori - şi-n expresia de la 

Duhul Sfânt; este evident că Sfântul Evanghelist Matei doreşte să insiste asupra acestor cuvinte”30. 

Comentariile Sfinţilor Părinţi pot fi observate prin studierea celui care aparține Sfântului Ioan Gură de 

Aur: „Nu merge deci mai departe cu iscoditul! Nu căuta mai mult decât spun cuvintele evanghelistului! 

Nu te întreba: cum a lucrat Duhul Cel Sfânt această zămislire din Fecioară? Dacă nu ne putem explica 

chipul în care se plăsmuieşte copilul când se naşte în chip firesc, cum putem să ne explicăm, oare, o 

naştere săvârșită prin minunea Sfântului Duh? Ca să nu mai hărţuieşti pe evanghelist, ca să nu te mai 

necăjeşti punând mereu aceste întrebări, scapă de orice nedumerire spunând: Dumnezeu a făcut 

minunea! Chiar evanghelistul spune aşa: „Nu ştiu nimic mai mult; atât ştiu, că ceea ce s-a făcut, s-a 

făcut de la Duhul Sfânt". 

Să se rușineze dar cei care caută să pătrundă cu mintea lor naşterea cea de sus a Fiului! Dacă 

nimeni nu poate explica naşterea aceasta în timp din Fecioară, naştere cu nenumăraţi martori, prezisă cu 

atâția ani înainte, văzută şi pipăită, cât de mare trebuie să fie nebunia acelora care iscodesc şi încearcă să 

pătrundă cu mintea naşterea cea nespusă a Fiului din Tatăl? Nici arhanghelul Gavriil, nici Matei n-au 

putut să spună ceva mai mult, ci atât doar că S-a născut de la Duhul Sfânt; dar cum de la Duhul şi în ce 

chip, nici unul din ei nu ne-a explicat. Nici nu era cu putinţă. 

Sfântul Grigorie de Nyssa, vorbind despre Întrupare în Marele Cuvânt Catehetic spune: „Dacă 

vrei cumva să afli cum Se uneşte Dumnezeu cu firea omenească, este vremea să cercetezi, înainte de 

această pricină, cum creşte sufletul împreună cu trupul. Iar dacă nu se cunoaşte felul în care sufletul tău 

se uneşte cu trupul, primeşte că nici unirea dumnezeirii cu firea omenească nu trebuie să fie cuprinsă cu 

tot dinadinsul de puterea ta de înţelegere. Nu tăgăduim faptul că Dumnezeu S-a născut în firea unui om, 

datorită minunilor care se istorisesc, însă nu voim să cercetăm cum S-a născut, ca fiind un lucru prea 

                                                                                                                                                                        

 1:18 The circumstances of the birth of Jesus Christ were these. After his mother Mary was betrothed to Joseph, 
before they were united în marriage, she was found to be with child through the Holy Spirit. 
 World English Bible 
 1:18 Now the birth of Jesus Christ was like this; because when his mother, Mary, had been engaged to Joseph, 
before they came together, she was found pregnant by the Holy Spirit. 
 Young's Literal Translation 
 1:18 And of Jesus Christ, the birth was thus: For his mother Mary having been betrothed to Joseph, before their 
coming together she was found to have conceived from the Holy Spirit,” apud ibidem 
30  Pr. conf. univ. dr. Simion Todoran, Lucrarea Duhului Sfânt în actul întrupării Cuvântului lui Dumnezeu după 
Evangheliile Sfântului Matei 1,18.20 şi Sfântului Luca 1,35 în Altarul Reîntregirii, Serie nouă, Anul XIII, Nr. 2, mai-august, 
2008, p. 57 



 

 12 

mare pentru puterea noastră de judecată”31. Se poate vedea, de aici, rolul şi importanţa conlucrării 

persoanelor Sfintei treimi în vederea mântuirii omului. 

Sfântul Evanghelist Luca redă şi el aspecte referitoare la naşterea Mântuitorului din fecioară, 

numind Sfântul Duh drept o putere. „Referinţa la Duhul Sfânt intervine în dialogul dintre arhanghelul 

Gavriil şi Sfânta Fecioară Maria, în răspunsul la o cerere precisă: Cum va fi aceasta, de vreme ce eu nu 

ştiu de bărbat?, cu alte cuvinte nu am avut relaţii conjugale cu un bărbat; într-adevăr Sfânta Fecioară 

Maria nu l-a cunoscut pe Iosif în sensul biblic al verbului yadah (cf. Mt. 1,25). Arhanghelul îi răspunde, 

începând, în stilul oracolelor, printr-un distih sinonimic: Duhul Sfânt se va coborî peste tine şi puterea 

Celui Preaînalt te va umbri, apoi continuă pentru aceea şi Sfântul care se va naşte din tine, Fiul lui 

Dumnezeu se va chema”32. 

Se poate constata, în lumina celor analizate anterior, că rolul Sfântului Duh pentru mântuirea 

omului este, din perspectiva textelor biblice cuprinse în Evangheliile Sinoptice, unul foarte important 

deoarece Acesta are un rol direct şi esenţial, în ceea ce priveşte mântuirea. 

Cu Hristos începe, după Sfântul Apostol Pavel, o nouă viață, viața însăși în înțeles religios. 

Hristocentrismul este caracteristica învățăturii pauline, adică unitatea de lucrare în actul mântuirii 

subiective, a Fiului și a Sfântului Duh33 așa cum  reiese din capitolul 3: „Duhul Sfânt în viața 

credinciosului în Împărtășirea Sfintelor Taine în Epistolele Pauline”. 

Duhul (πνεϑμα) are trei înțelesuri diferite în Epistolele pauline: 

 a) πνεϑμα ca parte constitutivă a omului natural (I Cor. 2,11; 5,3-5; Romani 1,9; 8,10 și 16; Gal. 

6,18; Filipeni 4,23; II Tim.4,22; Filimon 25 și altele); 

 b) harul Sfântului Duh; 

 c) a treia Persoană a Sfintei Treimi34 

De cele mai multe ori „Duhul” sau „Duhul Sfânt” înseamnă, în Epistolele pauline, harul Duhului 

Sfânt (Romani 2,29; 5,5; 8,2; I Cor. 3,17; 6,19; Gal.3,2-3; 5,14 și16 și 22 și 25; Efeseni 4,30; Col. 1,8; I 

Tesalonic. 1,6; Evrei 10,15); în acest sens, „Duhul” este tot una cu „Duhul cel de la Dumnezeu”, diferit 

de „Duhul omului” și opus „duhului lumii”35 (I Cor. 2,11-12 „Căci cine dintre oameni știe ale omului, 

decât duhul omului, care este în el? Așa și cele ale lui Dumnezeu, nimeni nu le-a cunoscut, decât Duhul 

                                                 
31  Sfântul Grigorie de Nyssa, Despre Întruparea Cuvântului lui Dumnezeu, Bucureşti, Editura Sophia, 1998, p. 232   
32  Pr. conf. univ. dr. Simion Todoran, Lucrarea Duhului Sfânt în actul întrupării Cuvântului lui Dumnezeu după 
 Evangheliile Sfântului Matei 1,18.20 şi Sfântului Luca 1,35, ed. cit., p. 61 
33  Pr. Drd. Ilie D. Moldovan, Raportul dintre Iisus Hristos și Sfântul Duh după Epistola a II-a către Corinteni, 3,1-
4,6, în Studii Teologice, an XIX (1967), nr.3-4, p.157 
34  Diac. Prof.Dr. Grigorie Marcu, Antropologia Paulină, Seria Teologică, nr.20, Sibiu, 1941, p. 58 
35  Pr. Dr. V. Mihoc, Epistola Sfântului Apostol Pavel către Galateni, teză de doctorat, în Studii Teologice, an XXXV 
(1983), nr. 5-6, p. 389 



 

 13 

lui Dumnezeu. Iar noi N-am primit duhul lumii, ci Duhul cel de la Dumnezeu, ca să cunoaștem cele 

dăruite nouă de la Dumnezeu”). 

În planul veșnic al lui Dumnezeu, Fiul este Dumnezeu revelat, iar Duhul Sfânt revelatorul Lui. 

Hristos trimite Duhul, iar Duhul îl manifestă pe Hristos36. 

Sfintele Taine, conform definițiilor clasice din tratatele dogmatice sau în mărturisirile de 

credință, sunt lucrări sfinte, care într-o formă văzută, prin mijlocirea slujitorilor, împărtășesc harul 

nevăzut al lui Dumnezeu, prin Hristos și Duhul Sfânt: „Toate tainele au centrul în Hristos, care e în 

Biserică, adică în realitatea vizibilă și simbolică a Sa, instituite de El și continuate și efectuate de El 

însuși, prin Duhul Sfânt”37.  Prin Sfintele Taine care „vestesc moartea și îngroparea Mântuitorului, ne 

naștem la o viață supranaturală, creștem și ne unim într-un chip minunat cu Mântuitorul; prin aceste 

lucrări sfinte, după cuvântul Apostolului Pavel, viem, ne mișcăm și suntem... Astfel trăim în Dumnezeu, 

mutați din această lume văzută în lumea nevăzută, dar fără să schimbăm vizibil locul, ci felul nostru de a 

fi și viața; dar nu ne-am mișcat și înălțat noi spre Dumnezeu, ci Dumnezeu a venit, S-a coborât la noi. 

N-am căutat, ci am fost căutați...Pentru  aceasta nu ne-am mutat nicăieri; ne-a lăsat pe pământ, dar ne-a 

făcut cerești prin insuflarea vieții Sale în sufletele noastre, fără să ne ridice la cer, ci coborând cerurile la 

noi ”38. 

 „Co-prezența Sa cu noi și în noi se săvârșește în Biserică prin Sfintele Taine, astfel încât Hristos 

și Duhul Sfânt rămân nedespărțiți în Biserică, Biserica devenind taina adevărului și a vieții, adevăr și 

viață, nu pot fi despărțite, căci ele sunt adevărul și viața lui Hristos pe care Duhul le lucrează în noi, prin 

harul Său”39. 

În subcapitolele următoare sunt redate versete aparținând Apostolului neamurilor referitoare la 

cele 7 Sfinte Taine. 

Pentru Sfântul Apostol Pavel, Taina Sfântului Botez este început și sfârșit, eliberare și 

încorporare. Acțiunea lui, care primește puterea din moartea și învierea lui Hristos (Efes.5,25-26; Tit. 

3,5), omoară și învie. El omoară „omul vechi”, distrugându-i „trupul păcatului” (Rom.6,6; Efes. 6,22; 

Col.3,9) și dezbrăcându-l de „trupul de carne” (Col. 2,14). „Efectul Botezului este mult mai mare decât 

restaurarea naturii umane în starea de dinainte de păcat(Rom. 5,12). Prin închipuirea morții și învierii lui 

Hristos, noi suntem făcuți una cu El(Rom. 6,5), participând în consecință, la viața nouă pe care El o are 

după înviere(Col.2,13) și fiind puși în contact vital cu Duhul Sfânt, care prin <<baia renașterii și a 

                                                 
36  Dorel Pogan, Sfântul Duh și unitatea Bisericii, în Ortodoxia, an XXIV (1972), nr.3, p.482 
37  Pr. Prof. Nicolae Buzescu, Lucrarea Duhului Sfânt în Sfintele Taine, în Ortodoxia,  Anul XXXI(1979), Nr 3-4, p. 
564 
38  Ibidem 
39  Ibidem, p.565 



 

 14 

reînnoirii>> (Tit. 3,5) nu ne-a curățit și înnoit numai (Efes. 5,25-26), ci a făcut din noi propria sa 

locuință (Rom.5,5)”40. 

Botezul este prima taină care înlesnește unirea creștinului cu Hristos și îl încorporează pe acesta 

în Trupul Său tainic; este taina prin care creștinii mor pentru păcatele lor și înviază odată cu Hristos [...] 

întâmplându-se un triplu fenomen de unire41: mai întâi unirea catehumenului cu Hristos, apoi a 

neofitului cu ceilalți membri ai bisericii și în fine, o unire a tuturor creștinilor, plus cel botezat, cu 

Hristos, capul Bisericii42.  

Botez înseamnă „afundare în apă” (de la grecescul βαπτίξω = afund în apă), iar Sfântul Apostol 

Pavel folosește verbul acesta de două ori în Epistola către Romani, pe când substantivul βάπτισμα doar 

o singură dată spunând:„au nu știți că toți câți în Hristos Iisus ne-am botezat, întru moartea Lui ne-am 

botezat? Deci ne-am îngropat cu El, în moarte, prin botez, pentru ca, precum Hristos a înviat din morți, 

prin slava Tatălui, așa să umblăm și noi întru înnoirea vieții”(Romani 6,3-4). Botezul este instrumentul 

prin care omul intră în sau spre moarte43, είρ τον ϑάνατον, dar nu orice moarte, ci una asemănătoare cu 

cea a Domnului Iisus Hristos (Romani 6,5), căci afundarea în apa botezului înseamnă a muri păcatului. 

De fapt noi suntem „asociați cu Hristos și devenim membrii Lui în momentul precis în care El însuși 

devine Mântuitor. Ori acel moment coincide pentru Iisus cu cel al morții, simbolizată și împlinită tainic 

pentru noi la botez”44. Botezul devine simbol al morții și îngropării omului împreună cu Domnul 

Hristos. 

Tot de la Sfântul Apostol Pavel a rămas rânduiala în Biserica Ortodoxă să nu se boteze a doua 

oară cei botezați în numele Sfintei Treimi deoarece el îi îndeamnă pe efeseni „ să umblați cu vrednicie, 

după chemarea cu care ați fost chemați, cu toată smerenia și blândețea, cu îndelungă răbdare, 

îngăduindu-vă unii pe alții în iubire, silindu-vă să păziți unitatea Duhului, întru legătura păcii. Este un 

trup și un Duh, precum și chemați ați fost la o singură nădejde a chemării voastre; este un Domn, o 

credință, un botez, un Dumnezeu și Tatăl tuturor, Care este peste toate și prin toate și întru toți” (Efeseni 

4,1-6), subliniind unitatea între trupul lui Hristos – Biserica - și unitatea în Duhul Sfânt, iar în alt loc 

„Căci toţi sunteţi fii ai lui Dumnezeu prin credinţa în Hristos Iisus. Căci, câţi în Hristos  v-aţi botezat, în 

Hristos v-aţi îmbrăcat. Nu mai este iudeu, nici elin; nu mai este nici rob, nici liber;  nu mai este parte 

bărbătească şi parte femeiască, pentru că voi toţi una sunteţi în Hristos Iisus.” (Gal. 3, 26-28). 

                                                 
40

  Drd. Ieromonah Veniamin Micle, Cuvântul lui Dumnezeu ......., în rev. cit., p.548 
41  Drd. Leon Arion, Unitatea și universalitatea Bisericii în Epistolele Pauline, în rev.cit., p. 51 
42  Ibidem 
43  Drd. Nadim Tarazi, Relația dintre Botez și înviere în viața credinciosului în Epistola după Romani, în Studii 
Teologice, an XXVI, nr. 1-2, 1974, p.64 
44  Joseph Huby, S.T, St. Paul, Epître aux Romains, Coll. „Verbum  Salutis”, X, Paris, 1957, p.209 apud Drd. Nadim 
Tarazi, art.cit., p.64 



 

 15 

Viața creștină începută prin Botez  și întărită prin Mirungere, este într-o continuă creștere prin 

libera colaborare a credinciosului cu harul divin, prin care se realizează o tot mai strânsă unire între 

Hristos și credincioși45. Ambele Taine au importanță capitală pentru candidatul care dorește să se 

încreștineze pentru că, prin Sfântul Botez omul se naște în Duh, și primește iertare pentru vina păcatului 

strămoșesc; prin Sfântul Mir creștinul se întărește ca să trăiască și să crească în Duh, până la 

desăvârșire46, adică până la măsura plinătății Domnului Hristos, după cum ne îndeamnă Sfântul Apostol 

Pavel: „Până vom ajunge toți la unitatea credinței și a cunoașterii Fiului lui Dumnezeu, la starea 

bărbatului desăvârșit, la măsura vârstei deplinătății lui Hristos, ca să nu mai fim copii duși de valuri, 

purtați încoace și încolo de orice vânt al învățăturii, prin înșelăciunea oamenilor, prin vicleșugul lor, 

spre uneltirea rătăcirii, ci ținând adevărul, în iubire, să creștem întru toate pentru El, Care este capul- 

Hristos” (Efes. 4, 13-15). 

Sfântul Apostol Pavel scrie că prin Sfântul Mir creștinii sunt pecetluiți cu Duhul Sfânt al 

făgăduinței: „Întru care și voi, auzind cuvântul adevărului, Evanghelia mântuirii voastre, crezând în El 

ați fost pecetluiți cu Duhul Sfânt al făgăduinței, care este arvuna moștenirii noastre, spre răscumpărarea 

celor dobândiți de El și spre lauda slavei Sale” (Efes. 1, 13-14), iar în alt loc: „ să nu întristați Duhul cel 

Sfânt al lui Dumnezeu, întru care ați fost pecetluiți pentru ziua răscumpărării” (Efes. 4, 30). În alt verset 

zice: „Iar Cel ce ne-a făcut spre aceasta este Dumnezeu, Care ne-a dat nouă arvuna Duhului”(II Cor. 

5,5). Romanilor Apostolul neamurilor scrie: „Nu este cu greșeala cum este cu harul, căci dacă prin 

greșeala unuia cei mulți au murit, cu mult mai mult harul lui Dumnezeu și darul Lui au prisosit asupra 

celor mulți, prin harul unui singur om, Iisus Hristos”(Rom. 5, 15). 

Viața și darurile Duhului Sfânt s-au revărsat în lume și în umanitatea răscumpărată de Domnul 

Hristos din robia păcatului și a morții, prin Crucea și Învierea Sa, la Cincizecime, odată cu venirea 

personală a Duhului în lume, de la Tatăl, trimis de Fiul cel proslăvit47. Coborându-Se în chip distinct 

peste apostolii care se aflau împreună și străpungând inima celor care au primit Cuvântul Evangheliei 

din gura Apostolilor48 „Petru a zis către ei: << Pocăiți-vă și să se boteze fiecare dintre voi în numele lui 

Iisus Hristos, spre iertarea păcatelor voastre, și veți primi darul Duhului Sfânt>>”(Fapte 2, 38). 

Sfântul Apostol Pavel adeverește existența acestei taine, în mod evident, strălucit prin cuvintele : 

„Iar Cel ce ne întărește pe noi împreună cu voi, în Hristos, și ne-a uns pe noi este Dumnezeu Care ne-a 

și pecetluit pe noi și a dat arvuna Duhului în inimile noastre” ( II Cor. 1,21-22) aducând aminte de 

                                                 
45   Sf. Nicolae Cabasila, Despre viața în Hristos, trad. de Prof. Dr. Teodor Bodogae, Sibiu, 1946, p.35-36 
46  Drd. Gîrma Wolde Kirkos, Slujba Mirungerii în ritul liturgic etiopian și cel bizantin, în Ortodoxia, XXIV (1972), 
nr. 4, p. 568 
47  Ibidem 
48  Ibidem, p. 522-523 



 

 16 

cuvântul de așezare a acestei Sfinte Taine prin care  Mântuitorul spunea Apostolilor Săi : „Și iată, Eu 

trimit făgăduința Tatălui Meu peste voi, iar voi ședeți în cetatea Ierusalimului până ce vă veți îmbrăca cu 

putere de sus” (Luca 24,49).  

Sfântul Apostol Pavel subliniază: „ Iar Cel Care ne întărește pe noi împreună cu voi, în Hristos, 

și ne-a uns pe noi este Dumnezeu”(II Cor. 1,21) Această taină ce se săvârșește îndată după Botez, prin 

ungerea cu ulei, așa cum a fost cazul ungerii regelui David, are demnitate împărătească.  

Practica Bisericii Ortodoxe de a administra Taina Mirungerii imediat după Botez se întemeiază 

pe Sfânta Scriptură (Fapte 8,15-17; 19,6) și este mărturisită de Sfânta Tradiție, începând cu Bărbații 

apostolici49. 

Încorporarea omului în Hristos, începută prin lucrarea botezului și adâncită și întărită prin Taina 

mirungerii, se realizează deplin prin Sfânta Euharistie. Dacă mirungerea dă puterea dezvoltării vieții 

celei noi în Hristos primită prin botez, prin Euharistie se desăvârșește această viață ca unire deplină cu 

Hristos și cu Biserica. „Desigur, noul membru al Bisericii, deși primește Euharistia îndată după botez și 

după ungerea cu Sfântul mir, nu se poate socoti ajuns în starea de desăvârșire, pentru că este vorba de 

contribuția pe care trebuie să o dea și el. Dar el are concentrat în sine tot drumul său în Hristos, care, 

pornind de la botez, are să înainteze prin contribuția adusă de el sau prin folosirea puterii date pentru 

acest drum întreg, până la starea care încoronează străduințele sale de a dezvolta viața cea nouă primită 

în cale trei Taine”50. 

Sfintei  Euharistii i s-au dat în cărțile Noului Testament diferite denumiri prin care se exprimă 

instituirea ei de către Hristos Domnul ființa ei, însemnătatea, săvârșirea, scopul sau roadele ei, precum și 

îndoitul ei aspect de Taină și de Jertfă (reală, dar nesângeroasă, cuvântătoare51). Se numește Euharistie 

(Εςσαπιστία= mulțumire), fiindcă la insituirea ei, la Cina cea de Taină, Mântuitorul a mulțumit lui 

Dumnezeu Tatăl, înainte de a frânge pâinea și de a o da Apostolilor. Se numește apoi binecuvântare 

(εςλογία) referindu-se la faptul binecuvântării pâinii și al vinului (Matei 26,27) cuminecătură, 

comuniune, unire (σοινωνία, ένωσιρ) pentru că unește pe cei ce se împărtășesc cu Hristos însuși și între 

ei; Cina Domnului (I Cor. 10, 17-21) Cina cea de Taină și dumnezeiască, Masa Domnului (I Cor. 11, 

20), Masa lui Hristos, Masa sfântă, Taina altarului, pâinea Domnului, Pâinea lui Dumnezeu, Pâinea 

cerească (Ioan 6,33), Pâinea spre ființă (Ioan 6,48), Paharul binecuvântării (I Cor. 10,16), Paharul 

Domnului (I Cor. 10,21), Pâinea și Paharul (I Cor. 11, 26-28), Paharul vieții, Paharul mântuirii, Trupul 

lui Hristos, Trupul Domnului, Trupul Sfânt, Sângele lui Hristos, Sânge prețios, Sfintele și 
                                                 

49  Pr. Prof. Dr. Dumitru Radu, Taina Mirungerii  în Îndrumări Misionare, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 
Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti 1986, p. 526 
50  Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Teologia dogmatică, ed. cit., p.81 
51  Pr. Prof. Dr. Dumitru Radu, Taina Sfintei Împărtășanii, în Îndrumări Misionare, ed. cit., p.527 



 

 17 

dumnezeieștile și înfricoșătoarele Taine, Jertfă sfântă, tainică, înțelegătoare etc.52, deoarece  „Euharistia 

actualizează Jertfa Lui Hristos și întreține așteptarea reîntoarcerii Lui”53(I Cor. 11,26 „Căci de câte ori 

veți mânca această pâine și veți bea acest pahar, moartea Domnului vestiți până când va veni”). 

În lumina epistolelor pauline, Sfânta Euharistie este prezentată prin cuvintele: „Paharul 

binecuvântării, pe care-l binecuvântăm, nu este, oare, împărtăşirea cu sângele lui Hristos? Pâinea pe care 

o frângem nu este, oare, împărtăşirea cu trupul lui Hristos? Că o pâine, un trup, suntem cei mulţi; căci 

toţi ne împărtăşim dintr-o pâine” (I Corinteni 10, 16-17), iar  pe Efeseni îi învață că: „suntem mădulare 

ale trupului Lui, din carnea Lui și din oasele Lui” (Efes. 5,30). 

Sfântul Apostol Pavel se referă la doctrina euharistică în chip expres, pentru că – pe lângă faptul 

că amintește textele evanghelice ale instituirii ei – face unele considerații care luminează înțelesul 

aspectului specific în care poate fi amintit versetul din Corinteni 10, 16 îndemnând pe corinteni să fugă 

de slujirea idolească, el arată care e raportul dintre cel ce aduce jertfă și se bucură de roadele ei, pe de o 

parte, și între cel ce primește jertfa, pe de altă parte. [...] Între jertfitor și primitor e o legătură, o 

participare reală54. 

În soteriologia paulină, deci, Taina Sfintei Euharistii, așa cum am văzut că fost comentată ea 

ulterior de către Sfinții Părinți,  cuprinde în sine aspecte diverse care o impun credincioșilor ce aleargă 

pe drumul desăvârșirii ca pe Taina care unește în mod direct și nemijlocit pe credinciosul pregătit pentru 

aceasta cu Însuși Domnul și Mântuitorul lumii, Iisus Hristos55. 

Se poate aprecia, în acest context, că „în ciuda faptului că este exprimată în moduri diferite de 

cele întâlnite in epistolele Pauline, conștiința a fost aceeași de-a lungul Bisericii primare: prin 

dumnezeiasca Euharistie, cei mulți – noul, adevăratul Israel, cei ce formează Biserica – devin o unitate, 

pana la identificarea cu Domnul nostru Iisus Hristos... adunarea euharistica este, fără îndoială, 

identificată cu Biserica lui Dumnezeu, care se afla intr-o anumita localitate. Identificarea adunării 

euharistice cu Biserica lui Dumnezeu a condus, în mod automat, la coincidenta unităţii euharistice ca 

unitatea canonică de bază a Bisericii. Împărțirea celor care luau parte la Euharistie în cei care conduceau 

si cei care răspundeau cu Amin a apărut deja în secolul I (1 Corinteni) ca o împărţire canonică de acum 

permanentă şi clară a membrilor Bisericii în cler şi laici. În aceeaşi perioadă, conducătorul adunării 

euharistice, ocupând tronul lui Dumnezeu în altar, a fost înălţat, în conştiinţa Bisericii, la treapta celui 

                                                 
52  Ibidem, p.528 
53  Pr. Drd. Alexandru Tudor, Sobornicitatea Bisericii în Epistolele Pauline, în , în Studii Teologice, an XXXI (1979),  
nr. 5-10, p.590 
54  Pr. I. Bria, Aspectul comunitar al dumnezeieștii euharistii, în Studii teologice, an XI (1959), nr. 7-8, p.419 
55  Justinian Cârstoiu, Desăvârșirea creștină în Epistolele Sf. Apostol Pavel, editura Bucura Mond, București, 1996, 
p.73 



 

 18 

care stătea în locul lui Dumnezeu. Astfel, unitatea Bisericii în Euharistie a devenit, în mod automat, şi o 

unitate in episcopie”56. 

Sfânta Euharistie este „hrana acestui trup tainic”, este „doctoria mântuirii”, care devine la 

Sfântul Apostol Pavel „forța inepuizabilă”57 de apropiere și liantul divin de unificare a tuturor 

credincioșilor care se împărtășesc din aceleași Sfinte Taine: „căci o pâine, un trup suntem cei mulți  (ειρ 

άδτορ εν σωμα οι πολλοι ςσμες), deoarece toți ne împărtășim dintr-o pâine” (I Cor. 10, 17), afirmând 

puterea de comuniune a Sfintei Euharistii. 

Mântuitorul Iisus Hristos lucrează în lumea de astăzi, prin Duhul Sfânt, Care face din Biserică 

Trupul Său. Prin Biserică și cu ajutorul lucrării Duhului Sfânt, Mâna lui Hristos, care iartă și vindecă, 

ajunge până la noi: „Luați Duh Sfânt, le-a spus Apostolilor Săi în ziua Învierii Sale, cărora veți ierta 

păcatele, le vor fi iertate” (Ioan 20, 22-23). 

Taina Mărturisirii, împreună cu celelalte Taine ale Bisericii, e o lucrare sfântă a mântuirii și 

zidirii noastre în Hristos. Etimologia cuvântului  mărturisire înseamnă a te afla în „același cuvânt”(limba 

greacă όμολογία), înțelesul acesta descoperind că există comuniune cu Dumnezeu-Cuvântul, în același 

Duh cu El. Taina poate fi înțelească și ca fiind „confruntare profundă cu păcatul care, propriu-zis, e 

unicul obstacol în calea menirii, zidirii noastre creștine. Și aceasta întrucât ne desparte de modelul, 

Protochipul nostru Hristos, de Dumnezeul luminii și al iubirii, și ne <<aruncă>> în latura și umbra 

morții. Ne scoate din sensul ziditor și luminos al vieții în Hristos și ne abate într-o lume a nonsensului, a 

deșertăciunii și stricăciunii”58.  Sfântul Apostol Pavel subliniază acest aspect prin faptul că oamenii 

devin prin păcat  „părtași la faptele cele fără de roadă ale întunericului” (Efes. 5,11) unde se pierde 

perspectiva veșniciei.  

Pentru a regăsi calea cea adevărată este nevoie de Taina Pocăinței „Taina prin care Dumnezeu 

iartă prin duhovnic păcatele creștinilor care se căiesc sincer și le mărturisesc înaintea acestora. Pocăința 

ca Taină se deosebește de pocăința ca virtute și stare”59. Mărturisirea păcatelor este făcută chiar și de 

Apostolul neamurilor care nu ezită să recunoască vinovăția din vremea când îi prigonea pe creștini(Gal. 

1,13-14; Fapte 22,4-20; Fil.3,6). 

Preluând învățătura Mântuitorului Hristos, marele Pavel, în grija sa pentru mântuirea sufletelor 

câștigate prin propovăduire va avea grijă să le aducă aminte păstoriților de chemarea lui Dumnezeu la 

desăvârșire și de câștigarea bunurilor nepieritoare, răsplătire a Creatorului pentru viața lor cea după 
                                                 

56  Sfanta Euharistie, valoarea pastorală şi duhovnicească apud http://www.crestinortodox.ro/diverse/sfanta-
euharistie-valoarea-pastorala-duhovniceasca-125125.html 
57  Drd. Leon Arion,  Unitatea și universalitatea Bisericii în Epistolele Pauline, în Studii Teologice, an XIX (1967), 
nr.1-2,  p. 53 
58  Pr. Prof. Constantin Galeriu, Taina Mărturisirii, în Ortodoxia, an XXXI (1979), nr.3-4,  p.486 
59  Pr. Prof. Dumitru Radu, Taina Mărturisirii, în Îndrumări Misionare, ed. cit., p.547 



 

 19 

Hristos: „V-am rugat cu stăruință să umblați cum se cuvine înaintea lui Dumnezeu, Celui ce vă cheamă 

la împărăția și la slava Sa”(I Tesalonicieni 2,12). 

De-a lungul secolelor s-a revenit asupra importanței mărturisirii și prin canonul 102 Trulan care 

„prevede obligația preoților de a cerceta felul greșelilor mărturisite, pentru a prescrie leacuri potrivite”60 

să înfăptuiască ceea ce spune Sfântul Apostol Pavel în Epistola către Efeseni 4,15: „Să sporim întru 

toate, până la măsura aceluia care este Hristos, capul nostru”, iar în alt loc „sfătuind pe orice om și 

învățând pe orice om întru toată înțelepciunea, ca să înfățișăm pe tot omul, desăvârșit, în Hristos 

Iisus”(Col. 1,28). 

Sfântul Apostol Pavel vorbește și despre îndelunga răbdare a lui Dumnezeu pentru că în timpul 

lui exista o disciplină în ceea ce privește canonul rânduit conform cerințelor perioadei apostolice; în 

acest sens este adus exemplul incestuosului din Corint, iar  Sfântul Apostol proclamă: „Să dați pe unul 

ca acesta satanei, spre pieirea trupului, ca duhul să se mântuiască în ziua Domnului Iisus” (I Cor. 5,5). 

Judecata este făcută de Apostol, nu de comunitate, iar decizia este încuviințată de aceasta. Când cel ce a 

greșit împlinește „pedeapsa” (epitimia cf. II Cor. 2,6) și demonstrează o căință adevărată, tot Apostolul 

intervine pentru ca acesta să fie iertat, mângâiat și întărit „ca să nu fie copleșit de prea multă 

întristare...Și ca să nu dăm satanei câștig asupra noastră”(II Cor. 2,6-11). În ceea ce privește atitudinea 

adoptată față de cei care au greșit Sfântul Apostol Pavel îl sfătuiește pe Timotei, ucenicul său să mustre 

în mod public pe păcătoșii recunoscuți spre îndreptarea celorlalți: „Pe cei ce păcătuiesc,  mustră-i în fața 

tuturor, ca să aibă frică și ceilalți”(I Tim.5,20). Pe același discipol îl povățuiește însă să facă aceasta cu 

înțelepciune și blândețe, luând seama la cuvintele folosite, astfel încât „poate le va da Dumnezeu 

pocăință să cunoască adevărul”(II Tim. 2,25)61. „Toți apostolii predică pocăința; nu numai cei studiați 

după scrierile lor. În fața Sinedriului din Ierusalim ei mărturisesc colectiv și în public pe Mântuitorul și 

arată că iconomia mântuirii are ca scop pocăința și iertarea păcatelor (Fapte 5,27-32; 11,21)”62. 

Sfântul Apostol Pavel îndeamnă: „După cum odinioară v-ați făcut mădularele voastre roabe ale 

necurăției și fărădelegii, așa și acum  să le faceți roabele neprihănirii, ca să ajungeți la sfințirea 

voastră”(Romani 6, 19).  

Pocăința reprezintă o cale de însănătoșire și de desăvârșire a sufletului. Pentru creștini valoarea 

ei se întemeiază pe Sfânta Scriptură și pe Sfânta Tradiție. Sfântul Ioan Botezătorul, Mântuitorul, 

Apostolul Petru în ziua Cincizecimii încep activitatea predicând pocăința. Sfinții Părinți îl numesc al 

                                                 
60  ***Învățătura de credință ortodoxă, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 
București, 1992, p.273  
61  Protos Lect. Dr. Justinian Cârstoiu, Desăvârșirea creștină ..., ed. cit., p. 81 
62  Pr. Prof. I. Felea, Sfintele Taine, Sibiu, 1947, p.70 



 

 20 

doilea har, a doua renaștere (isaac Sirul) sau înnoirea botezului și curățirea conștiinței (Sfântul Ioan 

Scărarul)63. 

În fiecare Taină Mântuitorul Hristos Se dăruiește celor ce s-au încorporat în Sine ca mădulare ale 

trupului Său tainic, Biserica, și, după aceea, celor ce cred în el și aleargă la ajutorul Său dumnezeiesc, 

printr-o lucrare a Sa, iar în Sfânta euharistie Se dăruiește cu însuși Trupul și Sângele Său, dar fiind 

nevăzut [...] Hristos- Domnul a hotărât să Se dăruiască oamenilor prin persoane văzute pe care El însuși 

le alege și le sfințește prin Taina Hirotoniei, dându-le Bisericii așa precum Tatăl L-a dat pe El însuși 

lumii64: „Precum M-a trimis pe Mine Tatăl, vă trimit și Eu pe voi [...] Luați Duh Sfânt” (Ioan 20, 21-22). 

Pentru a putea duce sarcina preoției cel ce se hotărăște pentru ea trebuie să aibă ca factor 

constitutiv al ființei sale chemarea65. Aceasta este o formă de viață, pentru că preoția trebuie trăită, fiind 

o chemare de la Dumnezeu. Sfântul Apostol Pavel spune despre sarcinile preoției că ele nu se iau de la 

sine, ci prin chemare astfel „nimeni nu-și ia singur această cinste, ci cel chemat de Dumnezeu ca și 

Aaron” (Evrei 5,4), iar Mântuitorul le spune Apostolilor „Nu voi M-ați ales pe Mine, ci Eu v-am ales pe 

voi” (Ioan 15,16). 

Primitorul Sfintei Taine a Preoției trebuie să aibă pregătire de specialitate, să fie de parte 

bărbătească „Se cuvine, dar, ca el să fie fără de prihană, bărbat al unei singure femei, veghetor, înţelept, 

cuviincios, iubitor de străini, destoinic să înveţe pe alţii; nebeţiv, nedeprins să bată, neagonisitor de 

câştig urât, ci blând, paşnic, neiubitor de argint; bine chivernisind casa lui, având copii ascultători, cu 

toată bună-cuviinţa; căci dacă nu ştie cineva să-şi rânduiască propria lui casă, cum va purta grijă de 

Biserica lui Dumnezeu?”(I Timotei 3, 2-5). Condițiile pe care Sfântul Apostol Pavel le pune preoților în 

versetul menționat și Tit 1 7-9 (căci se cuvine episcopului să fie fără de prihană, ca un iconom al lui 

Dumnezeu, neîngâmfat, nu grabnic la mânie, nu dat la băutură, pașnic, nepoftitor de câștig urât, ci 

iubitor de străini, iubitor de bine, înțelept, drept, cuvios, cumpătat, ținându-se de cuvântul cel credincios 

al învățăturii, ca să fie destoinic și să îndemne la învățătura cea sănătoasă și să mustre pe cei potrivnici) 

„Cer ca slujitorii să fie purtători de valori morale deosebite și să tindă mereu spre realizarea lor”66, 

având ca model pe Mântuitorul Hristos, căci „viața creștinului trebuie să fie o continuă reeditare a vieții 

Domnului ”67. 

Mântuitorul fiind un Arhiereu  „sfânt, fără de răutate, fără de pată, osebit de cei păcătoși și mai 

înalt decât cerurile” (Evrei 7,26), referindu-se la natura Sa omenească, căci ca Fiu al lui era, este și va fi 

                                                 
63  Pr. Constantin Galeriu, Sensul creștin al pocăinței, în Studii Teologice, an XIX (1967), nr. 9-10, p.674 
64  Pr. Prof. D. Radu, Taina Preoției (Hirotonia), în Îndrumări Misionare, ed. cit., p.565 
65  Pr. Drd. Nicolae Bordașiu, Datoriile morale ale preotului, în Studii Teologice, an XXV (1973), nr. 1-2, p.71 
66  Pr. Drd. Nicolae Bordașiu, Datoriile morale ale preotului, în rev.cit., p.72 
67  Pr. Prof. I. G. Coman, Probleme de filosofie și literatură patristică, București, 1944, p. 245 



 

 21 

„Sfântul” prin excelență. El este numit mai întâi „cuvios”(ὂἂσιορ), în sensul de neprihănit, ca unul care 

nu a făcut nici o faptă care să-I fi scăzut demnitatea (Ioan 8,46); „fără răutate” (ἂσασορ), ca unul care n-a 

avut nici o răutate sau păcat; „fără pată”  (ἀμίαντορ), ca unul care, deși trăia în mijlocul unei lumi 

păcătoase și corupte, El nu a fost atins de nici o pată, de nici un păcat. Iisus Hristos în timpul vieții Sale 

pământești nu a fost lipsit de toate acestea, fiind osebit de cei păcătoși prin comportarea vieții sale, fiind 

mai înalt decât cerurile68.  

Urmând porunca dată de cel mai mare  arhiereu (Evrei 4,14) și „preot în veac după rânduiala lui 

Mechisedec” (Evrei 5,6) Sfinții Apostoli au ales pe unii dintre cei mai vrednici bărbați creștini, și-au pus 

mâinile peste ei și rugându-se ca harul Duhului Sfânt să vină asupra lor, aceștia au primit Sfânta Taină a 

Preoției devenind unii diaconi, alții preoți iar alții episcopi, doar arhiereii având puterea de a săvârși în 

continuare aceasta Sfântă Taină. Primii episcopi au transmis apoi harul preoției altor bărbați vrednici de 

a fi diaconi, preoți și episcopi, iar această lucrare de transmitere a harului preoției continuă în Biserică, 

în mod neîntrerupt, de la Sfinții Apostoli până astăzi, continuând până la sfârșitul veacurilor succesiunea 

apostolică. 

Sfântul Apostol Pavel, trimițând din Milet la Efes, a chemat  la sine pe preoții bisericii Bisericii 

(Fapte 20, 17), iar pe Timotei, așezat episcop în Efes îl sfătuiește să nu-și pună mâinile degrabă pe 

nimeni ca să nu se facă părtaș la păcatele  acestora (I Tim. 5,22), iar pe Tit, episcop în Creta, îl îndrumă: 

„Pentru aceasta te-am lăsat în Creta, ca să îndreptezi cele ce mai lipsesc și să așezi preoți prin cetăți, 

precum ți-am rânduit” (Tit 1,5). 

Tot prin punerea mâinilor și prin rugăciuni, adică prin Taina Hirotoniei, sunt consacrați de Sfinții 

Apostoli și episcopii, iar harul arhieriei a fost transmis prin Sfântul Apostol Pavel episcopilor Tit și 

Timotei, acestuia din urmă scriindu-i: „Nu fii nepăsător față de harul care este întru tine, care ți s-a dat 

prin prorocie, cu punerea mâinilor mai marilor preoților. Cugetă la acestea, ţine-te de acestea, ca 

propăşirea ta să fie vădită tuturor. Ia aminte la tine însuţi şi la învăţătură; stăruie în acestea, căci, făcând 

aceasta, şi pe tine te vei mântui şi pe cei care te ascultă”(I Tim. 4,14-16); iar în alt loc „din această 

pricină îți amintesc s-a aprins din nou și mai mult harul lui Dumnezeu care este întru tine prin punerea 

mâinilor mele” (II Tim 1,6). Și tot pe el îl îndeamnă „Tu fii treaz în toate, suferă răul, fă lucru de 

evanghelist, slujba ta fă-o deplin!”(II Timotei 4,5). în altă parte Apostolul neamurilor spune „fii pildă de 

propovăduire, în învățătură, în purtare, în vorbire, în dragoste, în curăție. Nimeni să nu-ți defăimeze 

tinerețea”(I Timotei 4, 11-12). 

                                                 
68  Arhimandrit M. Șuparschi, Superioritatea preoției Noului Testament față de preoția Vechiului Testament, după 
Epistola către Evrei, în Studii Teologice, an VIII (1956), nr. 5-6, p.295 



 

 22 

Sfântul Apostol Pavel spune despre preoţi că sunt „slujitori ai lui Hristos şi  iconomi ai tainelor 

lui Dumnezeu” (I Corinteni 4,1). Legătura dintre Fiul şi Duhul Sfânt aici este evidentă şi reiese din 

faptul că preotul este numit în text slujitor al lui Hristos şi dator să conlucreze cu semenii săi întru 

mântuirea acestora, în Duhul Sfânt, prin faptul că este numit iconom al tainelor lui Dumnezeu.  

Sfântul Apostol Pavel zice „Aceia s-au făcut preoți mulți, fiindcă moartea îi împiedica să 

dăinuiască. Aici însă, Iisus, prin aceia că rămâne în veac, are o preoție netrecătoare (veșnică)” (Evrei 7, 

23-24). Arhiereu preoției levitice, de la care dețineau slujitorii Legii Vechi preoția era Aaron, muritor ca 

și ei și în consecință și preoția lor era trecătoare, pe când cea nouă, al cărei Arhiereu este Hristos, este o 

preoție integrală și deplină, în persoana Sa de durată veșnică69. 

Slujitor al lui Hristos, preotul este, simultan, şi împreună-lucrător cu harul lui Dumnezeu: „din 

această pricină, îţi amintesc să aprinzi şi mai mult din nou harul lui Dumnezeu, care este în tine, prin 

punerea mâinilor mele. Căci Dumnezeu nu ne-a dat duhul temerii, ci al puterii şi al dragostei şi al 

înţelepciunii” (2 Timotei 1,6-7). 

Preoția Noului Testament reprezintă o treaptă superioară, ea fiind „după rânduiala lui 

Melchisedec și nu după rânduiala lui Aaron” (Evrei 5,17), după cum nici Mântuitorul nu S-a născut din 

seminția lui Levi, din care se trăgeau preoții Legii mozaice, ci din seminția lui Iuda. Dar, slujirea noii 

preoții nu se mai reduce la o singură seminție, ci la ea sunt chemate toate neamurile, căci ea nu mai este 

legată de ereditate, ci de vocație70. Iar Legământul de pace, de viață și de slujire, despre care vorbesc 

profeții (Ezechiel 34,25; Mal. 2,5)71, a devenit în creștinism Testamentul păcii, vieții și slujirii lui 

Hristos, de care se bucură toți credincioșii.  

Sfântul Apostol Pavel, în Epistolele sale, vine în ajutorul tuturor creștinilor, povățuindu-i la un 

mod de viață care are ca finalitate dobândirea împărăției lui Dumnezeu. Valoarea învățăturilor sale este 

incontestabilă, iar îndeplinirea acestora este absolut esențială pentru dobândirea vieții veșnice, întrucât 

„urmându-l pe Sfântul Apostol Pavel, prin el Îl vom urma întru totul pe Hristos”72. 

Mistica Paulină cu privire la Taina Nunții este una cu totul deosebită. Chiar dacă după căderea în 

păcatul strămoșesc, legătura dintre bărbat și femeie a fost slăbită și desfigurată și a pierdut harul legat de 

starea primordială, totuși, după cum nici natura umană nu a fost distrusă, așa nici căsătoria nu a fost 

desființată în esența ei73. 

                                                 
69  Arhimandrit M. Șuparschi, Superioritatea preoției Noului Testament față de preoția Vechiului Testament, după 
Epistola către Evrei, în Studii Teologice, în rev. cit., p.295 
70  Pr. Prof. P. Vintilescu, Preotul în fața chemării sale de păstor al sufletelor, București, 1934, p.71 
71  I.V. Georgescu, Legământul Meu este un legământ de viață și de pace, în B.O.R., an LXXXII (1964), nr. 5-6, p.477 
72  Sfântul Ioan Gură de Aur, Cateheze maritale: Omilii la căsătorie, trad. din limba gr. veche, de Pr. Marcel Hancheș, 
editura Oastea Domnului, Sibiu, 2006, p.29 
73  Teodora Teculescu, Taina Căsătoriei în Epistolele Pauline, în Ortodoxia, an III (2011), nr.2, p.133  



 

 23 

În Noul Testament unirea dintre bărbat și femeie este definită de Sfântul Apostol Pavel ca „Taină 

mare” (Efes. 5,32) deoarece are ca model iubirea dintre Hristos și Biserică, distingându-se prin natura ei 

monogamă, sfințenia trupului deoarece acesta este templul Duhului Sfânt: „Fugiţi de desfrânare! Orice 

păcat pe care-l va săvârşi omul este în afară de trup. Cine se dedă însă desfrânării păcătuieşte în însuşi 

trupul său. Sau nu ştiţi că trupul vostru este templu al Duhului Sfânt care este în voi, pe care-L aveţi de 

la Dumnezeu şi că voi nu sunteţi ai voştri?”(I Cor. 6, 18-19), consacrarea reciprocă pentru o viață de 

comuniune, iubire și curăție „căci bărbatul necredincios se sfințește prin femeia credincioasă”(I Cor. 

7,14) și transmiterea vieții prin naștere de prunci: „dar ea se va mântui prin naștere de fii, dacă va stărui, 

cu înțelepciune, în credință, în iubire și în sfințenie” (I Tim. 2,15)74. Trupul este templul duhului Sfânt (I 

Cor. 6,19), de aceea, dacă bărbatul și femeia devin un trup, unirea lor este pecetluită de Sfântul Duh 

sălășluit în fiecare din ei75. 

Egalitatea întru Hristos dintre bărbat și femeie este subliniată esențial de către Sfântul Apostol 

Pavel care arată că atât femeia cât și bărbatul au fost creați după chipul lui Dumnezeu în vederea 

asemănării cu El. Chipul lui Dumnezeu din om este același atât pentru bărbați, cât și pentru femei, deci 

cei doi au fost creați egali, însă „în unitatea, identitatea, uniformitatea, egalitatea dintre bărbat și femeie, 

dintre soț și soție, care sunt <<o singură ființă>>, <<un singur om>> există în mod simultan și 

diferențe”76.  

Relaţia dintre Hristos şi Sfântul Duh poate fi observată plecând de la textul de la Efeseni 5,25-27 

şi anume: „Bărbaţilor, iubiţi pe femeile voastre, după cum şi Hristos a iubit Biserica, şi S-a dat pe Sine 

pentru ea, ca s-o sfinţească, curăţind-o cu baia apei prin cuvânt, şi ca s-o înfăţişeze Sieşi, Biserică 

slăvită, neavând pată sau zbârcitură, ori altceva de acest fel, ci ca să fie sfântă şi fără de prihană”. 

De vreme ce Hristos se sălăşluieşte şi chiar este prezent în Sfintele Taine, în ceea ce priveşte 

taina căsătoriei se poate aprecia că legătura dintre cei doi soţi trebuie făcută întru totul în iubire în sensul 

relaţiei dintre persoanele Sfintei Treimi. 

Sfântul Maslu este una dintre tainele care, alături de taina pocăinţei, poate contribui nu doar la 

sporirea duhovnicească a omului ci, după învăţătura patristică, poate fi de mare folos în ceea ce priveşte 

sănătatea trupească și sufletească a creştinului. În cazul Sfântului Maslu, scopul principal al împărtășirii 

harului este vindecarea trupului, iar ca scopuri secundare apar iertarea păcatelor și implicit întărirea 

                                                 
74  Pr. Ion Bria, Dicționar de teologie ortodoxă, editura Institutului Biblic și de misiune al B.O.R., Buc., 1981, p.96 
75  John Meyeindorff, Căsătoria – perspectivă ortodoxă, trad. Cezar Login, editura Patmos, Cluj-Napoca, 2007, p.22 
76  David C. Ford, Bărbatul și femeia în viziunea Sfântului Ioan Gură de Aur, trad. din limba engl. de Luminița Irina 
Niculescu, ed. Sophia, București, 2004, p. 240 



 

 24 

sufletului77, după cum reiese din textul clasic din Epistola Sfântului Iacob, 5,14-15: „De este cineva 

bolnav între voi, să cheme preoții bisericii și să se roage pentru el ungându-l cu untdelemn, în numele 

Domnului. Și rugăciunea credinței va mântui pe cel bolnav și Domnul îl va ridica și de va fi făcut 

păcate, se vor ierta lui”.  

De vreme ce sfântul botez şterge păcatele catehumenului dar nu şi deprinderile omului de a 

săvârşi răul, maslul poate fi considerat un ajutător, mai ales la vreme de neputinţă trupească şi de boală; 

deoarece „Taina Sfântului Maslu este lucrarea sfântă săvârșită în numele Sfintei Treimi, de către preoții 

Bisericii, prin care se împărtășește credinciosului bolnav harul nevăzut al tămăduirii și ușurării 

suferințelor trupești, întărirea sufletească, recâștigarea nădejdii, iertarea păcatelor. Partea văzută constă 

în ungerea cu untdelemn sfințit, după ce s-a invocat prin rugăciuni speciale mila lui Dumnezeu prin 

puterea Duhului Sfânt asupra celui bolnav”78. 

Rolul untdelemnului poate fi constatat în cadrul epistolelor pauline în versetul din epistola către 

Evrei: „Iubit-ai dreptatea şi ai urât fărădelegea; pentru aceea Te-a uns pe Tine, Dumnezeule, Dumnezeul 

Tău cu untdelemnul bucuriei, mai mult decât pe părtaşii Tăi” (Evrei 1,9). Iar textul se referă la Fiul în 

contextul creaţiei din versetele următoare: „Şi: Întru început Tu, Doamne, pământul l-ai întemeiat şi 

cerurile sunt lucrul mâinilor Tale; Ele vor pieri, dar Tu rămâi, şi toate ca o haină se vor învechi; Şi ca un 

pe un veşmânt le vei strânge şi ca o haină vor fi schimbate. Dar Tu acelaşi eşti şi anii Tăi nu se vor 

sfârşi”(Evrei 1, 10-12). 

Se poate observa că Sfântul Duh nu este prezent explicit în text în versetele menționate. Totuşi, 

nu se poate nega prezenţa acestuia în cadrul creaţiei, mai ales plecând de la dogma ortodoxă a Sfintei 

treimi în care se precizează împreună-lucrarea celor trei persoane ale Sfintei Treimi.  

Un  Apostol citit în cadrul Sfântului Maslu este cel de la Galateni 5, 22-26 şi „Fraţilor, roadă 

Duhului este dragostea, bucuria, pacea, îndelungă-răbdarea, bunătatea, facerea de bine, credinţa, 

blândeţea, înfrânarea, curăţia; împotriva unora ca acestea nu este lege. Iar cei ce sunt ai lui Hristos Iisus 

şi-au răstignit trupul, împreună cu patimile şi cu poftele. Dacă trăim în Duhul, în Duhul să şi umblăm. 

Să nu fim iubitori de mărire deşartă, supărându-ne unii pe alţii şi pizmuindu-ne unii pe alţii”.  

Taina Sfântului Maslu „poate fi socotită prin excelență Taină a trupului sau taină rânduită pentru 

însănătoșirea trupului. Prin ea se pune în relief valoarea pozitivă acordată de Dumnezeu trupului 

omenesc ca Unul care Însuși a luat trup și-l ține în veci”79. 

                                                 
77  Pr. Dr. D. Colotelo, Pastorația bolnavilor – căi de vindecare creștină, în în Glasul Bisericii, an LVI (2000), nr. 9-
12, p.77 
78  Diac. Conf. Petre David, Taina Sfântului Maslu, în Îndrumări Misiunare, ed. cit., p. 601 
79  Pr. Prof. Dr. D. Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol II, ed. cit., p.305 



 

 25 

În concepția ortodoxă, viața spirituală născută prin taina Sfântului Botez este alimentată prin 

harul împărtășit prin taina Sfântului Mir, care acordă harul creșterii și întăririi noului născut la viața în 

Hristos80. El dăruiește harul care luminează mintea și întărește voința pentru înțelegerea și mărturisirea 

adevărurilor de credință și propășirea în fapte bune. Iar reintegrarea în har a creștinului, care poate 

pierde harul prin săvârșirea păcatelor, se face prin taina Sfintei Mărturisiri, care împărtășește harul 

iertării păcatelor, împăcarea cu Dumnezeu și liniștirea conștiinței. Ea este necesară și pregătirii 

credinciosului pentru primirea tainei Sfintei Euharistii, taina cea mai importantă prin care primitorul se 

unește în mod real cu Hristos - Domnul81.  

De asemenea, în iconomia mântuirii, taina Sfintei Preoții, are o importanță covârșitoare, atât 

pentru primitor cât și cei încredințați lui spre păstorire. Pe cel hirotonit îl face urmaș al Sfinților 

Apostoli, cu puteri depline de a învăța, a sfinți și a călăuzi pe credincioși la mântuire, iar ei beneficiază 

de harul mântuitor, prin acești slujitori ai Domnului Hristos și „iconomi ai tainelor lui Dumnezeu” (I 

Cor. 4,1). La fel, Taina Sfintei Cununii revarsă asupra primitorilor harul divin, stabilind între ei o 

legătură sufletească și trupească statornică, armonie durabilă, care îi umple de iubire și putere să poată 

birui toate greutățile vieții, familia devenind astfel o adevărată vatră, unde se practică cele mai înalte 

virtuți creștine. Iar scopul tainei Sfântului Maslu constă în iertarea păcatelor și în vindecarea bolilor 

trupești și sufletești82. 

Harurile oferite de Sfintele Taine pentru viața creștinului sunt bogate și variate, corespunzând 

diferitelor  nevoi din viața credincioșilor, de la naștere până la moarte83, deoarece „fiind realități înalt 

spirituale, Sfintele Taine preced în mod necondiționat, în veșnicia necreată, polaritatea, dualitatea și 

multiplicitatea; ele poartă pecetea unității treimice”84. Sfântul Duh a dat la Cincizecime Trupul tainic, 

viața duhovnicească și tot El, prin harul Său, revărsat în Sfintele Taine, o întreține de-a pururi în 

credincioși85; epistola către Efeseni, fără a afirma direct acest lucru86, îl lasă să se înțeleagă când 

vorbește despre Duhul Sfânt în care creștinii sunt pecetluiți și au arvuna vieții veșnice (Efes. 1, 13-14; 

4,30 „Să nu întristați Duhul cel Sfânt al lui Dumnezeu, întru Care ați fost pecetluiți pentru ziua 

răscumpărării”). 

                                                 
80

  Drd. Ieromonah Veniamin Micle, Cuvântul lui Dumnezeu și Sfintele Taine, în Ortodoxia, anul XXXI (1979), nr. 3-
4,  p..548 
81  Ibidem 
82  Ibidem 
83  Prof. Arhid. Dr. Ioan Zăgrean, Desăvârșirea vieții creștine prin Sfintele Taine, în Mitropolia Ardealului, IX (1964),  
nr, 1-2, p.79 
84  Drd. Pr. Ioan Avramescu, Ființa bisericii și Sfintele Taine, în Ortodoxia an XXIV (1972), nr. 4, p.541  
85  Magistr. Leon Arion, Concepția despre Biserică în Epistola către Efeseni, în Studii Teologice, an XVII (1965), 
nr.7-8, p. 409 
86  Ibidem 



 

 26 

Cultul, Liturghia, tainele, sunt toate invocări tradiționale ale Duhului, prin care noi cerem 

„unirea credinței și împărtășirea Sfântului Duh... ca pe noi înșine și unii pe alții și toată viața noastră lui 

Hristos Dumnezeu să o dăm”87. Acestea constituie Tradiția pe care Sfântul Vasile cel Mare o definește: 

„Tainele Bisericii pe care Scriptura nu ni le arată [...] pentru unirea în Hristos prin Duhul Sfânt. Numai 

într-o Biserică a Duhului lui Dumnezeu [...] se poate înfăptui minunea Cincizecimii, când în pluralismul 

limbilor se înfiripa misterul unității credinței și al tainelor mântuitoare”88. 

Pentru că s-a scris mai puțin în literatura de specialitate despre epistolele sobornicești, am găsit 

de cuviință să abordăm această temă în capitolul 4, oprindu-ne asupra textelor referitoare la Sfântul 

Duh. 

Epistolele sobornicești completează tezaurul comun al teologiei Noului Testament, adică al 

Bisericii primare,  în care  autorii epistolelor apostolice accentuau fiecare o anumită latură a învățăturii: 

Apostolul Pavel – credința, Apostolul Petru – nădejdea, Apostolul Ioan – iubirea și Sfântul Iacob – 

faptele89. 

În Biserica Ortodoxă, nimic nu se petrece în viața Bisericii fără Duhul Sfânt. În tradiția liturgică 

și spirituală ortodoxă, orice rugăciune, taină, laudă sau slujbă, încep cu invocarea Sfântului Duh, iar 

misiunea Bisericii se identifică cu rugăciunea ei de continuă înnoire a trimiterii Sfântului Duh. Epicleza, 

chemarea Duhului Sfânt, este rugăciunea creștină prin excelență, deoarece nu există timp și spațiu fără 

prezența vie și permanentă a lui Hristos cel înviat în Duhul Sfânt90. Sfântul Duh se pogoară în lume, însă 

nu se descoperă decât în darurile și harismele sale. Imaginile Sale, sub care parcă se ascunde sunt: 

suflare, flacără, mireasmă, ungere, porumbel, rug arzător91. Duhul aduce în adâncurile omului energie 

divină, care ne face una cu Fiul și părtași la legătura Fiului cu Tatăl. Duhul pe care-L primim prin trupul 

și sângele Domnului face din noi „un trup și un sânge cu Hristos”, El ne integrează în Trupul și Sângele 

Domnului pline de Duh92. Duhul Sfânt este puterea care, prin rugăciunea Bisericii, susține în noi 

năzuința spre Înviere: El este Acela care operează înnoirea noastră, prin care vom fi părtași la trupul 

înnoit deplin transparent al Domnului prin trupurile noastre care vor deveni și ele transparente, în trăirea 

plină de bucurie a vistieriilor iubirii Sale93. 

                                                 
87  Pr. Prof. N. Buzescu, Aspectul pnevmatic al ecelsiologiei ortodoxe și importanța tradiției la Sfântul Vasile cel 
Mare, în Ortodoxia, an XXXI (1979), nr. 1, p. 107 
88  Ibidem 
89  Pr. Ioan Mircea, Epistola I a Sfântului Petru, în Glasul Bisericii, an XXXII (1973), nr. 9-10, p. 898 
90  Arhid. Prof. Dr. Constantin Voicu, Din cronica Institutelor Teologice, în Studii Teologice, an XXXI (1979), nr. 5-
10, p. 745 
91  Ibidem 
92  Ibidem, p. 746 
93  Ibidem 



 

 27 

Termenul de „epistole sobornicești” este justificat deoarece ele nu se adresează unei biserici 

locale sau unei persoane, ci unor cercuri mai largi de cititori și în ultima instanță întregii creștinătăți. 

Majoritatea acestor epistole au caracter de enciclica, se aseamană între ele prin caracterul lor practic. 

Locul acestor epistole în canonul Noului Testament, ca grup, variază.Cei mai mulți codici le așază dupa 

epistolele pauline, cum le avem și noi”94. 

Cea dintâi din grupul epistolelor sobornicesti este Epistola Sfântului Iacov. Autorul ei se prezintă 

cititorilor astfel: „Iacov, robul lui Dumnezeu și al Domnului Iisus Hristos” (I,1). 

Sfântul Apostol |Iacob vorbește în epistola sa despre credință, îndreptare și fapte bune, iar prin 

acestea din urmă înțelege acțiunile de binefacere, dragostea către aproapele (Iacob 2,15-17). 

În ceea ce privește Duhul Sfânt, Apostolul Petru folosește expresia „întru sfințirea duhului” (êς 

άγιασμῷ Πςεύματορ)95 arătând că cei aleși sunt destinați sfințirii și mântuirii și trebuie să primească 

focul purificator al Duhului Sfânt, prin care se sfințesc și sunt atrași către Sine cei aleși96. „Pentru a face 

mai ușor înțeleasă expresia întru sfințirea duhului, unii comentatori au parafrazat astfel: V-a ales pentru 

a vă da sfințenia Duhului Sfânt”97. Apostolul nu spune cum săvârșește Duhul Sfânt sfințirea, dar din alte 

texte nou-testamentare reiese că o face prin Sfintele Taine (Matei 28,19); Efeseni 5,26, lucrare care mai 

poartă și numele de „pecete” a Duhului (II Corinteni 1,22) și de „ungere” (II Corinteni 1,21; I Ioan 2, 20 

și 27). Această pecetluire, care are loc la Botez, prin Mirungere, imprimând creștinilor „chipul lui 

Hristos (cf. Galateni 4,19) și caracterul său împărătesc” și preoțesc (I Petru 2, 5 și 9), înfrățește oamenii 

și popoarele98. 

 Lucrările Duhului Sfânt sunt nenumărate și constituie toate o unitate, unele fiind daruri sau 

harisme extraordinare și temporale, dar nesfințitoare date spre „zidirea Bisericii”, „după darul pe care l-a 

primit fiecare slujiți unii altora” (I Petru 4, 10) iar altele sunt permanente, sfințitoare și mântuitoare, care 

țin de slujirile lui Hristos transmise Apostolilor și prin ei preoților și ierarhilor prin succesiune 

apostolică „Pe preoții cei dintre voi îi rog ca unul ce sunt împreună-preot și martor al patimilor lui 

Hristos și părtaș al slavei celei ce va să se descopere”(I Petru 5,1). Acestea sunt: darul sau puterea de a 

                                                 
94  Pr. Dr. Lect. Ilie Melniciuc-Puică, Studiul Noului Testament – suport de curs – tehnoredactat, an I - sem. II, p.175 
95  - êς este folosit în sens intrumental sau de însoțire; άγιασμὁρ - οῦ, substantiv cu sens activ (sfințire, consacrare, 
purificare) și τὸ ἁγιασμα = substantiv cu sens pasiv (lucru sfințit, templu, apă sfințită) derivat de la ἁγιάδειν= a sfinți, iar 
Πςεῦμα deși nearticulat reprezintă pe Duhul Sfânt, sfințitor  cf. Pr. Ioan Mircea, Epistola I a Sfântului Petru, în rev.cit., p. 
924 
96  Pr. Ioan Mircea, Epistola I a Sfântului Petru, în rev.cit., p. 924 
97  J.A. Petit, La Sante Bible avec commentaire, d’aprês Dom Calmet, „Les Sants Pêres et le éxegêtes anciens et 
modernes”, tom XVII, Paris, 1906, p.67 
98  Pr. Ioan Mircea, Epistola I a Sfântului Petru, în rev.cit., p.925 



 

 28 

învăța; harisma sau darul de a conduce sau păstori (I Petru 5,2) și cea de a sfinți prin Sfintele Taine99; de 

aceea se spune că sfințirea se face prin Duhul Sfânt, sau „întru sfințirea Duhului”.   

„Unii comentatori, explicând versetele 10-12, văd aici lucrarea persoanelor Sfintei Treimi, iar 

amintind de <<Duhul Sfânt trimis din  cer>> este limpede că Apostolul Petru se gândea la Cincizecime, 

care a însemnat întemeierea efectivă a Bisericii, revărsarea harismelor sau darurilor Duhului Sfânt și 

călăuzirea [...] în creștinarea lumii”100.  

„Îmbrățișați-vă unul pe altul cu sărutarea dragostei. Pace vouă tuturor, celor întru Hristos Iisus. 

Amin” (I Petru 5,14) Prin această formulă de salutare, binecuvântare și rugăciune deopotrivă, Sfântul 

Apostol Petru pecetluiește cele spuse în rugăciunea sa, punând pacea ca un sigiliu al celor pe care le-a 

scris fiindcă, dacă creștinii au realizat aici pacea în Hristos – adică cu ei înșiși, cu semenii și cu 

Dumnezeu – prin aceasta ei sunt asigurați de pacea veșnică în ceruri. Pacea este dar al Duhului Sfânt 

(Gal. 5,20). 

Dacă Sfântul Apostol Petru a mărturisit toate cele amintite mai sus despre Duhul Sfânt, avem și 

mărturia celui mai tânăr dintre Apostolii Mântuitorului, Ioan, teologul iubirii, pentru care credința 

creștină se întemeiază pe mărturii demne de toată încrederea, adică pe cuvântul Tatălui care la Botez a 

adeverit dumnezeirea și mesianitatea Fiului Omului deoarece „a mărturisit pentru Fiul Său” (I Ioan 5,9); 

pe prezența Sfântului Duh, care s-a pogorât în chip de  porumbel și S-a sălășluit asupra Apostolilor, la 

Cincizecime, în chip de limbi de foc „Duhul este Cel ce mărturisește, că Duhul este adevărul” – spune 

Sfântul Ioan Evanghelistul –  „Căci  trei sunt care mărturisesc în cer: Tatăl, Cuvântul și Sfântul Duh, și 

Aceștia trei Una sunt”(I Ioan 5, 6-7).   

Epistola Sfântul Apostol Iuda este scrisă celor care se convertiseră la creștinism de curând, 

deoarece apăruseră unii care „învățaseră că păcatul este fără deosebire și se lepădau de Hristos”101 și era 

nevoie de întărirea fraților. Îi îndeamnă pe destinatari să se nevoiască și să stăruie în credința 

propovăduită lor de Sfinții Apostoli. 

Vocabularul și stilul ne înfățișează un autor bun cunoscător al limbii grecești (11 cuvinte grecești 

care apar aici nu mai apar nici în Noul Testament, nici în Septuaginta), dar evreu de origine, întrucât pe 

alocuri apar unele semitisme”102. 

În versetul 19 „Aceştia sunt cei ce fac dezbinări, (oameni) fireşti, care nu au Duhul”, cei care fac 

dezbinări și sunt trupești se referă la cei care se așează în afara hotărârilor bisericești, adică cele ale 
                                                 

99  Ibidem 
100  L. Cl. Fillion, La Sante Bible commenteé d’aprês la Vulgate et les textes originaux, t. VIII, Paris, 1925, p. 667-668 
apud Pr. Ioan Mircea, Epistola I a Sfântului Petru, în rev.cit., p.938 
101  Sfântul Teofilact al Bulgariei, Tâlcuire la Epistola Sfântului Apostol Iuda, în Ortodoxia, seria II, an III (2011), nr. 4,  
p.147 
102  Oscar Cullmann, Noul Testament, traducere de de Cristian Preda, Editura Humanitas, București, 1993, p., p. 160 



 

 29 

credinței sau chiar de lăcașul bisericii: „căci ca pe niște peșteri de tâlhari arătând adunările lor, îi 

depărtează adică de la Biserică, și către sineși încearcă să îi apropie. Și fac aceasta, oameni sufletești 

fiind, adică după învăluirea lumii trăind”103. 

În capitolul 5 încercăm să aducem „Lămuriri ale textului biblic în  comentariile Sfinților Părinți 

despre Duhul Sfânt”. În subcapitolul 5.1 „Sfinții Părinți despre rolul Sfântului Duh pentru mântuirea 

omului” pornim de la articolul 8 al Simbolului de credință și continuam cu diferite citate din operele 

Sfinților Părinți și scriitori bisericești referitoare la persoana Duhului Sfânt. Sfinții Vasile cel Mare, Ioan 

Hrisostom, Grigorie de Nissa, Chiril al Alexandriei, Atanasie cel Mare, Irineu de Lyon, Fericitul 

Augustin, Efrem Sirul, Diadoh al Foticeii până la marele Maxim Mărturisitorul și Simeon Noul Teolog 

au formulat, sub inspirația aceluiași Duh Sfânt, cu baze scripturistice, o multitudine de păreri consacrate, 

despre lucrarea celei de-a treia persoane dumnezeiești.  

În subcapitolul 5.2 ne-am ocupat strict de învățătura Sfântului Vasile cel Mare despre Duhul 

Sfânt. Pe parcursul a 24 de pagini am analizat cu obiectivitate tratatul despre Duhul Sfânt al marelui 

Sfânt Capdocian, iar în subcapitolul următor ne-am concentrat atenția asupra lucrării Duhului Sfânt în 

creație și în mântuirea omului. 

Concluzionând, apreciem că Sfinţii Părinţi şi scriitorii bisericeşti sunt unanimi în a explicita şi 

întări sensurile scripturistice vizând rolul Sfântului Duh în mântuirea omului. Concret, se poate constata 

o unitate de viziune în ceea ce priveşte importanţa celei de a treia persoane a Sfintei Treimi în atingerea 

îndumnezeirii, fără ca acest fapt să aducă atingere, în vreun fel, libertăţii umane. 

Am continuat cu prezentarea lucrării Duhului Sfânt în viziunea teologilor moderni după cum 

urmează: Cuviosul Siluan Athonitul, Vladimir Losski, Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Alexandre 

Schmeman, John Breck, Christos Yannaras, Paul Evdochimov.  

Pr. Magistr. Vasile Ignătescu este interesat de lucrarea Duhului Sfânt la neoprotestanți și 

comentează „în general, toate cultele neoprotestante, inspirându-se din atitudinea specifică 

reformatorilor, înlătură ca și ei întreg conținutul vieții harismatice împărtășit de Duhul Sfânt Biserici 

prin Sfinții Apostoli și împărtășit până astăzi prin Sfintele Taine. Tăind firul comuniunii cu Biserica 

apostolică prin înlăturarea funcțiunii episcopatului, neoprotestanții au pierdut legătura cu însăși esența 

vieții dumnezeiești din Biserică – adică împărtășirea cu Duhul Sfânt”104. Același autor spre sfârșitul 

                                                 
103  Ibidem, p.156 
104  Pr. Magistr. Vasile Ignătescu, Duhul Sfânt în viața Bisericii față de învățătura neoprotestanților, în Ortodoxia, an 
IX (1957), nr.1, p. 78 



 

 30 

articolului îl citează pe P. Florenski care spune: „delirul și extazul au fost luate drept bucurii în Duhul 

Sfânt, iar păcatul aparent acoperit prin fățărnicie, a pus stăpânire pe libertate”105. 

Am încheiat cu teologul Ioannis Zizioulas, Mitropolit de Pergam care concluzionează: „Între doi, 

bucuria nu e deplină dacă ea nu e comunicată de fiecare unui al treilea. Tatăl Se bucură de Fiul, dar 

bucuria aceasta vrea să Și-o comunice unui al treilea ca să fie deplină. În acest scop Tatăl purcede pe al 

treilea Subiect, Care e îndreptat împreună cu Tatăl în întregime spre Fiul. Bucuria împărtășită a Tatălui 

de Fiul umple pe Fiul de o sporită bucurie de Tatăl. Pe lângă aceea, Fiul împărtășește și El bucuria Sa de 

Tatăl, acestui al treilea Subiect, fără să trebuiască să-L purceadă și El, odată ce există prin purcedere de 

la Tatăl. Duhul participă la bucuria Tatălui de Fiul, întrucât purcede de la Tatăl, și participă la bucuria 

Fiului de Tatăl și prin aceasta strălucește din Fiul. Duhul nu este El Însuși bucuria, ci Cel care, 

participând la bucuria Tatălui de Fiul și a Fiului de Tatăl, arată în plinătatea ei bucuria Unuia de 

Celălalt, sau bucuria tuturor Celor trei de toți trei”106.  

În acest capitol considerăm că s-a adus cea mai importantă contribuție personală prin abordarea 

originală a temei alese. 

În capitolul 6 am tratat tema „Mântuirea credincioșilor prin har, credință, fapte bune și 

actualitatea mesajului biblic”, tratând-o diferențiat în două subcapitole. 

Mântuirea şi îndumnezeirea, ca operă de ridicare a oamenilor în comuniunea cu Dumnezeu, nu e 

altceva decât extinderea relaţiilor dintre Persoanele Sfintei Treimi la creaturile conştiente107 văzută 

firesc ca o întâlnire personală a omului cu Dumnezeu începută prin actul Botezului şi extinzându-se prin 

urcuşul spiritual al fiecăruia în Sfânta Biserică prin Sfintele Taine. Altfel spus „îndumnezeirea în acest 

sens (restrâns) cuprinde progresul omului dincolo de limita puterilor sale naturale, dincolo de marginea 

naturii sale, în planul dumnezeiesc, mai presus de fire”108. 

Credinţa este acceptarea din partea omului a chemării lui Dumnezeu, a învăţăturii Lui şi 

începutul vieţii noi în Hristos109. Credinţa în dogma Sfintei Treimi delimitează învăţătura creştină despre 

Dumnezeu de alte  doctrine şi concepţii, în sensul că numai învățătura ortodoxă ne arată că Dumnezeu 

lucrează mântuirea în omul care vine la Hristos. Învățătura ortodoxă evidențiază că harul este absolut 

necesar pentru mântuire (Ioan 6, 44 „Nimeni nu poate să vină la Mine, dacă nu-l va trage Tatăl, Care M-

                                                 
105  Pr. Pavel Florenski, Stâlpul și temelia Adevărului. Încercare de teodicee ortodoxă (în rusește), Berlin, 1929, p. 124, 
apud Pr. Magistr. Vasile Ignătescu, art. cit., p.82 
106  Ioannis Zizioulas, Mitropolit de Pergam, Ființa eclesială, Ed. Bizantină, București, 1996, p.219 
107  Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, ed.cit., p. 197 
108  Idem, Relaţiile treimice şi viaţa Bisericii, în rev cit. p. 513 
109  Pr. Dr. Dumitru Viezuianu, Hristologia Epistolei către Romani a Sfântului Apostol Pavel, Teză de doctorat în 
teologie, Editura tipografiei Offsetcolor, 1999, p.187 



 

 31 

a trimis, şi Eu îl voi învia în ziua de apoi.”), dar  pe de altă parte Sfântul Apostol Iacov insistă afirmând 

în mai multe versete „credinţa: dacă nu are fapte, e moartă în ea însăşi”(Iacov 2,17). 

Biblia sau Sfânta Scriptură este mesajul lui Dumnezeu transmis oamenilor (păstrat mai întâi în 

memoria vie și abia apoi așternut în scris), care a fost, este și va fi actual până la sfârșitul veacurilor, 

căci Mântuitorul Hristos spune „cerul şi pământul vor trece, dar cuvintele Mele nu vor trece” (Luca 

21,33). Sfânta Scriptură a fost percepută ca un dialog al omenirii cu Dumnezeu, care nu se realizează 

numai printr-un mesaj verbal ci se desăvârșește în persoana Logosului întrupat care a adus cea mai 

importantă parte a mesajului, prin vocea, învățăturile și minunile Sale, adică prin întreaga operă de 

mântuire. 

Concluzii: Apostolii au întemeiat în diferite regiuni Biserici locale, ei considerându-se drept 

colaboratori ai Domnului şi iconomi ai tainelor lui Dumnezeu: «Aşa să ne socotească pe noi fiecare om: 

ca slujitori ai lui Hristos şi ca iconomi ai tainelor lui Dumnezeu¬ (I Cor. 4, 1), iar pe Domnul, drept 

întemeietorul Bisericii şi piatra din capul unghiului: «Căci nimeni nu poate pune altă temelie, decât cea 

pusă, care este Iisus Hristos¬ (I Cor. 3, 11), «Zis-a lor Iisus: Au n-aţi citit niciodată în Scripturi: “Piatra 

pe care au nesocotit-o ziditorii, aceasta a ajuns să fie în capul unghiului. De la Domnul a fost aceasta şi 

este lucru minunat în ochii noştri¬? (Matei 21, 42).”110 

Încă de la întemeierea Bisericii, la Cincizecime, Apostolii şi urmaşii acestora „episcopi, preoţi şi 

diaconi, învaţă şi propovăduiesc credinţa în Iisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu, după porunca dată lor de 

Mântuitorul, înainte de înălţarea Sa la cer, anume de a învăţa şi propovădui credinţa creştină la neamuri: 

«Mergând învăţaţi toate neamurile, botezându-le în numele Tatălui şi al Fiului şi al Sfântului Duh... ¬ 

(Matei 28, 19-20)”111. 

 Urmând această poruncă Sfântul evanghelist Ioan, teologul iubirii, a fost cel care a subliniat, 

cum nimeni altul nu a ştiut să facă, dumnezeirea Fiului. El a deschis prin scrierea sa o lume dincolo de 

lume căci, a intuit puterea Cuvântului creator care este cu noi, dar este şi cu Tatăl. Rămâne de netăgăduit 

că Hristos este Dumnezeu-Omul care a venit în lume, Viaţă a lumii fiind, să aducă oamenilor Viaţa 

veşnică. 

Sfântul evanghelist Ioan  a fost supranumit dintotdeauna „Teologul” ca unul ce a pătruns cel mai 

adânc taina mântuirii, cugetarea sa avântându-se cu aripi de vultur spre cele mai înalte zări ale 

cunoaşterii teologice, aşa cum transpare şi din Cinstitul Paraclis al său „Toată îndestularea bunătăţilor, 

                                                 
110  N.Fustei, Ecclesiologia, sau învăţătura despre Biserică, apud http://curierulortodox.info/blog/?p=583  
111  Nicolae Traian Porfir, Învăţătura celor doisprezece Apostoli – Didahia, apud http://www.agoracrestina.ro/ 
biblioteca/nicolae-traian_profir-invatatura-celor-doisprezece-apostoli-didahia.html 



 

 32 

ţie Hristos dăruindu-ţi, vârful dumnezeieştilor daruri, cuvântătorule de Dumnezeu Apostole, pe tine te-a 

arătat cu judecată dreaptă, Unul cel drept, descoperitorule de cele dumnezeieşti”112.     

Conştiinţa şi experienţa pe care comunitatea creştină a avut-o prin prezenţa Duhului Sfânt se 

reflectă în ecleziologia celei de a patrea Evanghelii şi în puternicul caracter aplicat ecclesial al acesteia. 

 Ideea unei împreună-lucrări a Duhului şi a lui Hristos este o temă majoră a gândirii creştine, 

care îşi are originea în teofaniile Vechiului Testament, continuând în viaţa pământească a Mântuitorului 

şi în diferitele etape ale lucrării Sale113. Cea de a patra Evanghelia este o dovadă în acest sens, 

mărturisind concret relaţiile dintre cele două persoane ale Sfintei treimi în vederea mântuirii omului. 

Potrivit dogmaticii creştine, opera mântuitoare săvârşită de Iisus Hristos se continuă concet în viaţa 

Bisericii şi în lume prin lucrarea tainică a Duhului Sfânt. 

Putem constata că Sfântul Duh lucrează, împreună cu celelalte persoane ale Sfintei Treimi, în 

vederea mântuirii omului, fără ca acest fapt să aducă atingere libertăţii umane. Putem constata 

împreuna-lucrarea Duhului cu Fiul şi cu Tatăl în toate episoadele importante prezentate în Evangheliile 

Sinoptice, exemplu în acest sens fiind naşterea Mântuitorului Hristos. 

În prezent Duhul Sfânt acţionează în Biserică pentru împroprierea lucrării mântuitoare săvârșite 

de Mântuitorul Hristos. Această împropriere „se începe în momentul contactului cu apa botezului, când 

se realizează atât omorârea omului celui vechi, a omului păcatului, dar şi renaşterea acestuia prin harul 

Sfântului Duh. Sfântul Duh se află totdeauna în cei vrednici, fără să acţioneze totdeauna; El acţionează 

atunci când este nevoie şi pe măsura nevoii fiecăruia114”. 

Drumul spre împărăția lui Dumnezeu îl găsește omul prin cunoașterea Scripturii, care este 

necesară dar nu suficientă, pentru că trebuiesc pătrunse sensurile adânci ale ei. Dar omul este chemat să 

actualizeze mesajul biblic pentru că toate realitățile umane dintr-un anumit timp țin de conștiința umană, 

însă dacă omul are o conștiință racordată la mesajul Scripturii, știe valorile reprezentative, subscrie lor și 

își ghidează viața după aceste valori poate descoperi calea spre asemănarea cu Dumnezeu care a fost 

pusă în el ca posibilitate încă de la creație. 

 

 

 

     Bibliografie selectivĂ 

                                                 
112   Paraclisul sfântului Ioan de Dumnezeu cuvântătorul, Mănăstirea Sf. Ioan Evanghelistul şi Sf. Cuvioasă Eufrosina, 
Cornu, 2008 p 41 
113  Pr. Prof. Boris Bobrinskoy, Taina Preasfintei Treimi, trad. de Măriuca şi Adrian Alexandrescu, Edit. I.B.M.B.O.R., 
Bucureşti, 2005, p. 320;  
114  Pr. Prof. C. Cornițescu, Învățătura Sfântului Vasile cel Mare despre Duhul Sfânt, în Ortodoxia, an XXXI(1979), nr. 
1, p.114 



 

 33 

           IZVOARE 

1. Biblia sau Sfanta Scriptura, tiparita cu aprobarea Sfantului Sinod, editura Insitututului Biblic si 
de Misiune  al Bisericii Ortodoxe Române, Bucuresti, 2008 

 

Parinti si scriitori bisericesti 

1. *** „Epistola lui Barmaba” în „Scrierile părinţilor apostolici”, traducere, note şi indici de Pr. D. 
Fecioru, P. S. B., nr. 1, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 
Bucureşti, 1979 

2. Sfântul Ioan Gură de Aur, Comentar la Evanghelia de la Ioan, Editura Pelerinul Român, Oradea 
2005 

3. Sfântul Atanasie cel Mare, Scrieri, partea a II-a,  în Colecţia «Părinţi şi Scriitori Bisericeşti¬ 
apărută din iniţiativa Patriarhului Iustin Moisescu şi sub îndrumarea Prea Fericitului Părinte 
Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, volumul 16, EIB şi de Misiune al BOR, Bucureşti 
1988 

4. Evagrie Monahul, Capete despre rugăciune, în Filocalia românească, vol 1., Ed. Harisma, 
București, 1993 

5. Sfântul Chiril al Alexandriei, Comentariu la Evanghelia Sfântului Ioan, Editura Institutului 
Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2000 

6. Sfântul Vasile cel Mare, Despre Sfântul Duh,  în PSB, vol XII,  traducere , introducere, note şi 
indici de Pr. Prof. Dr. Constantin Corniţescu şi Pr. Prof. Dr.Teodor Bodogae Ed. IBM al BOR, 
Bucureşti, 1988 

 

Lucrari speciale si generale 

1. Abrudan, D., Pr. Prof.  Dr. Diac., Cornițescu, Emilian, Prof. Dr., Arheologie Biblică, EIBMBOR, 
București, 1994 

2. Anania, Bartolomeu, Studiul Noului Testament, Editura Institutului Biblic, București, 1995 
3. Arion, Leon, Pr Dr.,  Iisus Hristos adevăratul Dumnezeu, ed. Orthodoxos Kypseli, Tesalonic, 

1998 
4. Augustin, Fericitul, Despre iubirea absolută, comentariu la prima Epistolă a lui Ioan, trad. de 

Roxana Matei, ed. Polirom, Iași, 2003 
5. Bobrinskoy, Pr. Prof. Boris, Împărtășirea Sfântului Duh,  Editura Institutului Biblic și de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1999 
6. Idem,  Taina Preasfintei Treimi, Ed. IBM al BOR, Bucureşti, 2005 
7. Cârstoiu, Protos Lector Dr. Justinian,  Profeţi mesianici, Editura „Bucura Mond”, Bucureşti, 

1999 
8. Evdochimov, Paul, Cunoașterea lui Dumnezeu, trad. Pr. Prof. univ. dr. Vasile Răducă, editura 

Christiana, București, 1995 
9. Idem, Prezența Duhului Sfânt în Tradiția ortodoxă, ed. Anastasia, București, 1995 
10. Losski, Vladimir,  Introducere in Teologia Ortodoxă,  Editura Enciclopedică, București, 1991 
11. Pop, Pr. Conf. Univ. Dr. Octavian,  Lucrarea  Duhului  Sfânt în Vechiul  Testament, Editura 

Mirton, Timişoara, 2oo4 
12. Popovici, Justin, Arhim., Epistolele Sfântului Ioan Teologul, ed. Bizantină, București, 1998 
13. Stăniloae, D., Pr. Acad. Dr., Sfânta Treime sau La început a fost iubirea, ed. Institutului Biblic și 

de Misiune al B.O.R., București, 1993 
14. Yannaras, Christos,  Abecedar al credinței, Ed. Bizantină, București, 1996 

 

Studii Și articole 



 

 34 

1. Arion, Leon, Drd. Concepția despre Biserică în Epistola către Efeseni, în Studii Teologice, an 
XVII (1965), nr.7-8 

2. Avramescu, Ioan, Drd. Pr., Ființa bisericii și Sfintele Taine, în Ortodoxia an XXIV (1972), nr. 4 
3. Bălana, Gheorghe, Pr., Sfântul Apostol și Evanghelist Ioan, epistola I, în Mitropolia Olteniei, an 

XXV(1973), nr. 11-12 
4. Bria, I., Pr., Prezența și lucrarea Sfântului Duh în Biserică, în Ortodoxia, an XXX (1978), nr.3 
5. Idem, Dogma Sfintei Treimi, în Studii Teologice, XLIII (1991), nr. 3 
6. Cârstoiu, Justinian, Protos., Lector Iubirea lui Dumnezeu față de oameni în scrierile Sfântului 

Ioan Evanghelistul, în Studii Teologice, an L(1998), nr. 1-2 
7. Chirvasie, Ioan, Pr., Învătătura despre Sfântul Duh la Sfântul Vasile cel Mare, în Studii 

Teologice, an X (1958), nr. 7-8 
8. Coman, G., Ioan, Pr. Prof., Elementele demonstrației în tratatul „Despre Duhul Sfânt” al 

Sfântului Vasile, în Studii Teologice, an XVI (1964), nr. 5-6 
9. Cornițescu, Emilian, Pr. Prof., Profeții Vechiului Testament despre preoție, din Studii Teologice, 

an XIX (1967), nr. 7-8 
10. Enache, Mihai, Drd., Învățătura depre Biserică la Sfântul Ioan Gură de Aur, în Ortodoxia, an 

XXVI (1974), nr. 1 
11. Mihoc, V.,  Pr. Dr., Epistola Sfântului Apostol Pavel către Galateni, teză de doctorat, în Studii 

Teologice, an XXXV (1983), nr. 3-4 
12. Mladin, N., Prof., Valoarea morală a Sfintelor Taine,  în Mitropolia Moldovei și Sucevei, XLI 

(1965), nr. 1-2 
13. Moldovan, Ilie  D., Pr. Drd., Raportul dintre Iisus Hristos și Sfântul Duh după Epistola a II-a 

către Corinteni, 3,1-4,6, în Studii Teologice, an XIX (1967), nr.3-4 
14. Prelipceanu, Vladimir, Pr. Prof., Pacea mesianică la profeții Vechiului Testament, în Studii 

Teologice an VI (1954), nr. 1-2 
15. Șuparschi, M.,Arhimandrit Superioritatea preoției Noului Testament față de preoția Vechiului 

Testament, după Epistola către Evrei, în Studii Teologice, an VIII (1956), nr. 5-6 
16. Zamfir, Modest, Ierom., Actualitatea Epistolei Sfântului Iacob, în Mitropolia Ardealului, an 

XXV (1980), nr. 10-12 
 

 

 

 


