UNIVERSITATEA
FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXA

LUCRAREA DUHULUI SFANT PENTRU MANTUIREA OMULUI, IN
LUMINA NOULUI TESTAMENT

-rezumat teza de doctorat-

Conducator stiintific:
Prof.Univ.Dr.LP.S.Teodosie Petrescu
Doctorand:

Pr. Zamfir Aurel Florentin



Cuprins

Introducere
Capitolul I. Marturii ale prezentei Duhului Sfant in istoria mantuirii
1.1.Duhul Sfant, Persoand dumnezeiasca dupa Vechiul Testament.
1.2. Profetii, vase alese ale Duhului Sfant
1.3. Repere generale privind (Rusaliile) Pogorarea Duhului Sfant din perspectiva Nou-Testamentara
Capitolul II. Prezenta Sfantului Duh in Evanghelia dupa Ioan Si in Evangheliile sinoptice
2.1. Stantul Duh in Evanghelia Sfantului Ioan Teologul
2.2.Comentariile Sfintilor Parinti la textele biblice din Evanghelia Sfantului Ioan Teologul
2.3. Stantul Duh — prezente explicite in Evangheliile Sinoptice
Capitolul III. Duhul Sfant in viata credinciosului in impartésirea Sfintelor Taine dupa Epistolele
Pauline
3.1.Botezul
3.2 Mirungerea
3.3. Stanta Euharistie
3.4. Sfanta Spovedanie
3.5. Taina Preotiei (Hirotonia)
3.6. Taina Cununiei
3.7. Taina Sfantului Maslu
Capitolul IV. Temeiuri scripturistice ale lucrarii Sfantului Duh in epistolele sobornicesti
4.1. Epistola Sfantului Apostol Iacob
4.2. Epistolele Sfantului Apostol Petru
4.3. Epistolele Sfantului Apostol Ioan
4.4. Epistola Sfantului Apostol Tuda
Capitolul V. Marturii ale Sfintilor Parinti despre Sfantul Duh
5.1. Sfintii Parinti despre rolul Sfantului Duh pentru Mantuirea omului
5.2. Invatatura Sfantului Vasile cel Mare despre Sfantul Duh
5.3. Lucrarea Sfantului Duh in creatie Si in mantuirea omului
5.4. Lucrarea Sfantului Duh 1n viziunea teologilor moderni
Capitolul VI. Mantuirea credincioSilor prin har, credinta, fapte bune Si actualitatea mesajului biblic
pentru credincioSi
6.1. Mantuirea prin har, credinta Si fapte bune
6.2 Actualitatea mesajului biblic pentru credincioSi

Concluzii



Cuvinte (termeni) cheie: Duhul Sfant, profeti, Cincizecime, harisme, Sfinele Taine, epistole,
Sfinti Parinti, teologi moderni, mantuire, har, credintd, Scriptura

Teza de doctorat are 325 de pagini si 1108 de note bibliografice, se deschide cu o Introducere
in care am motivat alegerea temei si importanta ei, dupd care aprofundarea cercetdrii stiintifice este
realizatd in 5 capitole care trateaza diverse aspecte ale temei abordate si un capitol de Concluzii.

Bibliografia lucrarii cuprinde 345 de repere bibliografice si este structuratd astfel: Izvoare in
numadr de 10, Périnti si scriitori bisericesti in numar de 61 volume si editii, Lucrari speciale si generale
in numar de 132 de repere bibliografice, Studii si articole In numar de 133 repere bibliografice, Siteuri
in numar de 9 repere bibliografice.

Scopul cercetarii: Fara a pretinde o tratare exhaustiva a subiectului, prin intermediul studiului

intitulat: ,,Lucrarea Duhului Sfant, pentru mantuirea omului, in lumina Noului Testament”, lucrarea
incearcd sa evidentieze lucrarea Duhului Sfant revelata in Vechiul si in Noul Testament si revarsatd
deplin in Tainele Bisericii. Totodata prezenta lucrare incearca sa fie o prezentare a reflectarii prezentei si
lucrarii Duhului Sfant in epistolele pauline si sobornicesti precum si in scrierile unor Sfintilor Parinti,
scriitori bisericesti si teologi moderni.

Actualitatea temei propuse pentru studiere, derivd din interesul constant pe care il manifesta in

ultimele decenii prezenta si lucrarea Duhului Sfint in lumea catolica si ortodoxd. Tema actuald de
cercetare, are o importanta deosebitd, determinata de actualitatea ei intr-o lume secularizata care nu mai
percepe harul ca si putere creatoare izvoratd din fiinta lui Dumnezeu. Astdzi, mai mult ca oricand,
observdm ca se duce o luptd impotriva invataturii de credintd si a spiritualitdtii crestin ortodoxe in
special, prin noile curente venite dintr-o lume care uitd de existenta lui Dumnezeu cel in treime ldudat si
slavit.

Caracterul inovator al lucririi rezida si din abordarea temei ,,Lucrarea Duhului Sfant, pentru

mantuirea omului, in lumina Noului Testament” reflectatd in Epistolele pastorale si sobornicesti,
trecand prin scrierile Sfintilor Parinti ai secolului de aur al crestinismului si ajungand la oglindirea ei in
scrierile teologilor moderni.

Cap.I

Pentru inceput am incercat sa abordez tema prezentei Duhului Sfant ca persoana dumnezeiasca
in Vechiul Testament. Am constatat cd prin scrierile Vechiului Testament a fost indelung pregatita

invatitura despre Duhul Sfant, deplin clarificatd doar in Revelatia Nou Testamentari. In Vechiul

3



Testament expresia ruah lahve (sau ruah Elohim) apare frecvent in Vechiul Testament, doar in cateva
cazuri denota vantul trimis de Dumnezeu (Iesire 15,10; Isaia40,7; 59,19; Osea 13,15) sau suflarea de
viatd pe care omul o primeste de la Dumnezeu (Iov 27,3; cf. Facere 2,7). In restul aparitiilor sale in
Vechiul Testament, prin aceasta expresie se intelege ,,Duhul Domnului” sau ,, Duhul lui Dumnezeu”. in
lumea greaca este folosit cuvantul mvevpo care sa insemne duh, dar a fost folosit si pentru a face
referire la miscarea de vant, ca si la respiratie. De asemenea, avand o nuan{d poeticd, acest termen
traduce glasul viu al instrumentelor muzicale. Existd si un sens spiritual, cu sensul special de respiratie
care inspird. Ulterior, sub influentd evreiasca, mvevpua a fost termenul utilizat pentru a vorbi despre
Duhul lui Dumnezeu.

Echivalentul evreiesc al mvevpa este cuvantul ruach ( mM), care spre deosebire de termenul
grecesc, este mai exact in definirea Duhului dumnezeiesc'. Numele divine din Vechiul Testament sunt
asociate cu termenul ruah: Ruah Iahve, Ruah Elohim, Adonai Ruah sau Ruah Kodes Yahve?. Duhul lui
Dumnezeu este mentionat printre primele cuvinte din Biblie, ca principiu creator, si intregul Vechi
Testament este brazdat de puterea Lui dezviluitd in cartile profetilor. Duhul este denumit uneori ca
intelepciune, alteori ca omniprezenta, uneori ca atotputernicie si alteori ca sfintenie’.

Dupa Vechiul Testament, lucrarea Duhului Sfant este mereu prezenta in viata omului si a lumii,
astfel, am putea spune ca Vechiul Testament este o istorie a interventiilor lui Dumnezeu intru Duhul
Sau.

Lucrarea continud cu abordarea temei ,,Profetii vase alese ale Duhului Sfant”, in care arat ca
profetii ,,sunt in acelasi timp avocati neinfricati ai constiintei morale fatd de fortele intunericului care
incearcd si o depersonalizeze™ st au fost implinitori ai vointei lui Dumnezeu luptand impotriva
dezbindrii religios-morale a poporului ales, avand constiita tare cd sunt investiti cu ,,putere de sus” (Iona
1,3) si trimisi sd mustre poporul pentru ratacirile lui si sa-1 consoleze In vremuri de grea cumpana. Astfel
profetii Vechiului Testament sunt purtdtori ai Duhului lui Dumnezeu.

,Pentru multi dintre Sfintii Parinti si Scriitorii bisericesti (Sfantul Ioan Gura de Aur, Sfantul
Vasile cel Mare, Sfantul Grigorie cel Mare, Sfantul Irineu de Lugdunum, Sfantul Ambrozie al

Mediolanului, etc.), cuvantul <profet>> inseamnd prezicator al viitorului, cel ce spune mai Tnainte

! Pr. Drd. Candea loan Ciprian, The Pneumatology in the Conception of the Capadocian Fathers, p. 2 apud

doctorate.ulbsibiu.ro/obj/documents/rez-eng-candea.pdf

2 Ibidem

} Ibidem

4 Protos Lector Dr. Justinian Carstoiu, Profefi mesianici, Editura ,,Bucura Mond”, Bucuresti, 1999, pag. 1

4



viitorul”®. Pentru scriitorii profani, precum si pentru elini, cuvantul ,profet” inseamna: ,,intelept,
talmaci, a vorbi pentru altul, in locul altuia, a fi interpret al cuvintelor altuia”.’

Uneori profetul se numeste omul lui Dumnezeu (Iahve), dupa raportul personal ce-1 are cu
Divinitatea, alteori profetul se numeste ingerul Domnului (malab Iahve), solul, trimisul lui Dumnezeu’.
Prin aceastd numire se arata ca el are cunostintele sale de la Dumnezeu si ca are misiunea de a le vesti
oamenilor. Profetii se mai numesc apoi pastori leremia 17,16; paznici, Isaia 62, 6, veghetori, intrucat ei
necontenit aratd calea cea dreapta pe care trebuie sa umble neincetat poporul si sa vegheze la observarea
Legii lui Dumnezeu.

In puterea Duhului Sfant prorocii triiesc o adevirati rispundere inaintea lui Iahve fatd de
poporul lui Israel. De aceea Dumnezeu le d raspuns cand vor si cunoasci voia Sa cu privire la popor®.

Dar misiunea profetica nu era o stare permanentd, continud, aga cum era preotia. Nu era legata
nici de un anumit trib sau de o anume stare sociala.

In viata poporului Israel, profetii au avut un rol special si deosebit iar profetismul este o institutie
religioasa specifica iudeilor.

Duhul, graind prin proroci, a pregdtit omenirea pentru primirea Mantuitorului, vestind de mai
inainte venirea Lui. Dar pe de alta parte Duhul este Cel ce a adus lucrarea dumnezeiasca a luminarii in
mintea prorocilor, asa cum marturiseste Simbolul Credintei.

Peste anumite persoane Duhul coboar nu numai trecitor, ci le umple de harisme permanente °

Stantul Simeon Noul Teolog spune: ,,pentru toti aceia care, din generatie In generatie, s-au
dovedit prietenii si prorocii lui Dumnezeu, nu exista decat un fel de presedere, un singur loc privilegiat,
o singura slava, bucurie si placere: aceea de a vedea pe Dumnezeu; si cei ce-L vad se afla eliberati de
toata nelinistea. De fapt, e1 nu mai pot arunca ochii asupra vreunui obiect al acestei vieti, nici asupra
vreunui om, nici s se intoarcd, sau simplu sa-si indrepte gandurile spre ceva strdin; cugetarea lor a
depisit relativitatea. De aceea ei riman nemiscati pentru veci si incapabili sa revina la rau'®”.

Taina Sfintei Treimi raméane in umbrd in Legea Veche datoritd inclinatiei spre idolatrie a
poporului ales determinatd de vecinatatea neamurilor cu religii politeiste zoo si antropomorfe; evreii nu

au primit sfintenia tainica prin har, totusi au cunoscut sfintenia prin har, deoarece harul este mai vechi in

W

Pr. Conf. Univ. Dr. Octavian Pop, Lucrarea Duhului Sfdnt in Vechiul Testament, Editura Mirton, Timisoara 2004,

p-41

6 Protos Lector Dr. Justinian Carstoiu, Profefi mesianici, ed. cit., p. 1

! Pr. Prof. Vladimir Prelipcean, Pr. Prof. Nicolaec Neaga, Pr. Prof. Gheorghe Barna, Pr. Prof. Mircea Chialda, op. cit.,
p.-188

5 Pr. Conf. Univ. Dr. Octavian Pop, op. cit., p. 43

9

Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Sfantul Duh ...., in rev.cit., p.231
Traitees theologiques et ethiques, vol. 2, edit. par J. Darouzes A. A. in ,,Sources chretiennes”, Paris, Cerf, 1967.
Tratat V, pag.93 apud. Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Sfantul Duh ...., in rev.cit., p.238

5

10



om decat pacatul. ,,Dumnezeu Care rimane nevizut vorbeste, iar robul Sau ascultd. Intunericul de pe
Sinai este opus luminii de pe Tabor, aidoma unei taine inviluite fatd de o taina neinvaluita”'".

In subcapitolul urmitor abordez ca temd Pogordrea Duhului Sfant din perspectivid nou-
testamentara, plecand de la ideea ca in ciuda imprastierii lor in lume, evreii si-au pastrat nealterata
identitatea lor religioasd. Lucrul acesta se explica tocmai prin faptul cd desi erau rupti de tara de
origine, din punct de vedere religios, ei s-au pdstrat intr-o permanentd comuniune cu Legea
strémoseascéu.

Rusaliile introduc o noud dimensiune a timpului, dimensiunea veacului ce va sa vie. Dar pentru a
trai in acest timp nou, si fiinta trebuie sa se conformeze acestei reinnoiri si pentru aceasta Rusaliile reiau
dubla sarbatoare a secerisului: ,,sarbatoarea snopului” la inceputul celor sapte saptamani si ,,sdrbatoarea
saptamanilor”, ziua de incheiere. ,,Cand veti face seceris, veti aduce preotului cel dintdi snop... Din ziua
in care veti aduce snopul leganat, numarati sapte sdptamani intregi... si atunci sa aduceti un dar nou de
paine Domnului”(Levitic 23, 10 si 15), iar Sfintii Parinti explica in mod admirabil sensul acestor daruri.

Astfel, in snop, parga recoltei, Origen, citind Biblia in Hristos, vede aici imaginea omului
interior reinnoit, noua creaturd, un spic copt si plin ,,ca sd devind painea dulce si placutd Domnului”
dupi frumosul cuvant al Sfantului Ignatie de Antiohia'’,

Se poate aprecia, in prima instanta, ca ,,prin pogorarea Sfantului Duh peste Apostoli, acestia n-au
devenit <«altceva>> decat ceea ce fusesera inainte. Erau diferiti, dar nu altii. Schimbarea era insa
radicala, iar aceasta schimbare nu se poate explica decat prin faptul ca harul Sfantului Duh pe care 1-au
primit a descatusat in ei niste zagazuri care zaceau inchise in sinea lor, asijderea unui izvor care-si cauta
cu obstinatie calea, iar atunci cand si-o afld, irumpe cu forta la suprafata. Nu firea apostolilor s-a
schimbat, ei au rdmas aceeasi, cu aceeasi personalitate si identitate specifice, s-a schimbat insd modul
lor de a fi. Darul dumnezeiesc i-a ajutat sa se regadseasca pe ei Insisi. Au devenit tari §i neinfricati,
teologi inspirati §i oratori fard pereche prin aceasta putere insuflatd lor de Duhul Sfant. Prin aceasta
putere, apostolii au putut savarsi minunile amintite in Faptele Apostolilor: vorbirea in limbi, tamaduirea
bolnavilor, invierea mortilor, etc., toate acestea fiind semne ale prezentei divine care conlucreaza cu

214

omul, fard sa-i anuleze personalitatea™ ".

Rusaliile reprezinta actul prin care Dumnezeu a pecetluit intru eternitate nasterea Bisericii Sale.

11
12

Vladimir Losski, Introducere in Teologia Ortodoxa, Editura Enciclopedica, Bucuresti, 1993, pag. 119

Pr. Nicolae Stoica, Cincizecimea - intemeiere intru vesnicie — apud http: //protopopiatulsatumare.uv.ro/Ecclesia/
Ecclesia-39.pdf

13 Paul Evdochimov, Rugul aprins, Editura Mitropoliei Banatului, Timisoara, 1994, p.99

Pr. Nicolae Stoica, Cincizecimea - intemeiere intru vesnicie - apud http://protopopiatulsatumare.uv.ro/Ecclesia/
Ecclesia-39.pdf

14

6



In cap 2 al lucrarii am incercat sa pun laolaltd texte patristice care privesc ,,Prezenta Sfantului
Duh in Evanghelia Sfantului loan Teologul si in evangheliile sinoptice”.

Unul dintre reprezentatii secolului de aur al crestinismului, Sfantul loan Hrisostom, afirma ,,Tot
ce a spus Sfantul loan Evanghelistul este scos din adancurile duhovnicesti ale tainelor dumnezeiesti, pe
care nici ingerii nu le stiau inainte de a fi facute cunoscute de el”". Astfel Sfantul Toan Teologul a fost
unealta Sfantului Duh prin care se fac cunoscute lumii tainele nestiute nici de puterile ingeresti cele de
sus.

Ideile religioase cuprinse in Evanghelia dupa loan au constituit o noutate pentru lumea veche,
deoarece au tins sd nlocuiasca elementele culturale vechi si institutiile religioase ale lumii greco-
romane, iar elementele religioase noi ale Evangheliei Domnului Hristos'® au rimas autentice pana la
sfarsitul veacurilor.

Sfantul Ioan Teologul reliefeaza in paginile evangheliei sale atdit dumnezeirea cat si umanitatea
Domnului Hristos. Aceasta este prima si marea noutate adusa lumii religioase vechi de Evanghelia
Sfantului Ioan: Cuvantul a luat trup omenesc in lisus Hristos, iar Domnul lisus Hristos este Dumnezeu
desavarsit si Om desavarsit.

Stantul Ioan foloseste un limbaj simplu, plin de profunzime. Chiar daca scrierea nu este in limba
greacd literara, cuvantul sdu cade ca o sentintd, deschizand noi sensuri Luminii, care transpare ca
existenta vie si ca duh nedespartit de taina cea mare ce o desluseste autorul.

In Evanghelia dupa Joan existd 18 referiri directe la Sfantul Duh, asa cum se poate vedea din
cautarea termenului ,,mvev” In cadrul textului biblic'”.

A treia persoand dumnezeiasca apare in Evanghelia Sfantului Ioan Teologul ca: Duhul Sfant
(Ioan 14,26), Mangaietorul (Ioan 14,16, 26; 15,26; 16,7), Duhul Adevarului (Ioan 14,17; 16,13) are
toate cate are Tatal si Fiul(Ioan 16,15), purcede de la Tatél (Ioan 15,26), este trimis de Tatal (Ioan 15,26;
16,7), se pogoara in lume dupa plecarea Fiului la Tatél (Ioan 14,18; 16,7), marturiseste despre Fiul (Ioan
15,26), aminteste apostolilor toate invataturile date de Fiul (Ioan 14,26; 16,13) vesteste cele viitoare
(Ioan 16,13).

In cuprinsul subcapitolului 1 prezentim cateva versete din Evanghelia Sfantului Ioan care contin

referiri la Sfantulul Duh si traducerea acestora in diferite limbi clasice si moderne.

13 Sf. loan Hrisostom, Omilia a Il-a la Sfanta Evanghelie dupa loan, apud. Pr. D. Fecioru, Probleme dogmatice si

sociale in Evanghelia dupa loan, in Studii Teologice, an V (1953), nr.3-4p. 210

16 Ibidem, p.213

17 A se vedea textul grec de la http://www.greekbible.com/. Pentru comparatie, a se vedea si textul interliniar de la
http://www.scripture4all.org/Onlinelnterlinear/Greek_Index.htm.

7



In subcapitolul 2 al lucrarii continui referirile la Sfantul Duh din Evanghelia Sfantului Ioan
reflectate in comentariile Sfintilor Parinti 1a unele din versetele mentionate. Astfel putem cita versetul
5 al capitolului 3 din Evanghelia dupa loan (,, lisus a raspuns: Adevarat, adevarat zic tie: De nu se va
naste cineva din apa §i din Duh, nu va putea sa intre in imparatia lui Dumnezeu”). Acest verset este, cu
precadere, unul care aratd spiritualitatea evanghelica, faptul cd pentru anumiti Parin{i si scriitori
bisericesti vestea cea buna nu a fost o simpla literd moartd. Reamintim comentariul lui Cristian Badilita
care, referindu-se la maniera in care Origen se raporta la Evanghelia dupa loan, scria ca pentru acesta
din urma ,,Evanghelia autentica este Evanghelia spirituala, noetica, in opozitie cu Evanghelia somatica,
literala”'®.

Comentand acest verset, Sfantul Chiril al Alexandriei scrie ca: ,,neintelegdnd Nicodim cum se
cuvenea ce vrea sa insemne a se naste cineva de sus, lisus 1i Infatiseaza mai dezvelita cunostinta tainei,
prin invataturi mai limpezi. Domnul nostru lisus Hristos a numit nastere de sus nasterea din nou din
Duhul, infatisand pe Duhul ca fiind fiinta cea mai presus de toate si prin El faicindu-ne partasi de firea
dumnezeiasca, facand sa rodeasca in noi pe Cel ce provine fiintial din ea si, prin El si in El, reintiparind
in noi chipul frumusetii arhetipice si refacandu-ne spre infierea dumnezeiasca. Astfel, am fost nascuti
din nou spre innoirea vietii §i recreati spre infierea dumnezeiascad. Dar Nicodim, neintelegand asa
nasterea ce va avea loc <de sus>> si necugetand-o ca pe una ce va fi din nou, a socotit-o ca fiind cea
prin trupuri. De aceea, cdzand in gandurile care socotesc acea nastere imposibila, s-a dovedit fara minte
s lipsit de Tnvatatura. Deci Mantuitorul 11 prezinta ca unei minti mai slabe, in mod mai sensibil, trecerea
la viata cea nouad si, Inlaturand prin cuvant acoperamantul ce trebuia departat, spune in chip deschis:
«De nu se va naste cineva din apa si din Duh, nu va putea sa intre in imparagia lui Dumnezeu?>> Caci
deoarece omul e compus, fiind combinat din doud componente, adica din trupul sensibil si din sufletul
intelegator, are nevoie pentru nasterea din nou de o tdmaduire indoitd, dupd componentele ardtate. Prin
Duhul se sfinteste duhul omului, iar prin apa, sfintitd si ea, trupul. Caci, precum intalnindu-se cu
flacarile focului apa varsatd in caldare isi insuseste caldura lui, la fel, prin lucrarea Duhului, apa
sensibila se preface intr-o putere dumnezeiasca si negraita si sfinteste pe cei care se scufunda in ea”".
Aceasta idee este reluata de catre Sfantul Ioan Hrisostom care considera ca Hristos vorbeste in

acest verset despre un alt tip de nastere, una mai presus de natura, mai presus de nasterea obisnuita ce nu

.o . o) o . n ..
are nimic comun cu aceasta din urma””. Se pare c¢i doar numele le apropie deoarece, in fapt, deosebirile

18 Cristian Badilitd, Hermeneutica Hristologica la Origen 1n volumul Origen, Comentariu la evanghelia dupa loan,

Institutul European, Iasi, 1995, p. 108.

19 Sfantul Chiril al Alexandriei, Comentariu la Evanghelia Sfantului loan, Editura Institutului Biblic si de Misiune al
Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti 2000, p.116

20 Sfantul Ioan Gura de Aur, op. cit., p. 125



dintre ele sunt fundamentale. Hristos 1si doreste ca oamenii sa fie nascuti din nou, aducand un alt fel de
nastere si prin aceasta punand in alti lumin nasterea din pamant, nasterea trupeasca’'.

Sfantul Ioan Hrisostom vorbeste si despre necesitatea apei botezului deoarece in aceasta taina
,S€ inchipuie moartea, patima, invierea, viata lui Hristos si aceste lucruri se fac toate deodata. Capul
nostru fiind cufundat in apa ca intr-un mormant... omul vechi este inmormantat §i astuptat cu totul.
Cand iesim din aceasta apa invie noul om. Precum ne este usor sa ne afundam in aceasta apa si sa iesim
la fel de usor i este lui Dumnezeu si il inmormanteze pe vechiul om si si creeze pe cel nou”?. Iar
aceasta afundare se face de trei ori in numele celor trei persoane ale Sfintei Treimi.

Un alt verset important din Evanghelia Sfantului loan, mentionat in lucrare este 26 din capitolul
15 (,, Iar cind va veni Mdngaietorul, pe Care Eu Il voi trimite voud de la Tatal, Duhul Adevirului, Care
de la Tatal purcede, Acela va marturisi despre Mine”) care fiind comentat de catre Sfantul Chiril
Alexandrinul astfel: ,,Caci vorbind de Duhul Adevarului, adica de Duhul Sau, zice ca El purcede de la
Tatal. Fiindca, precum este prin fire al Fiului, existand in El si prin El, asa este si al Tatalui. Caci Celor
carora Duhul le este comun, cele ale fiintei nu le sunt despartite. S & nu ne conduca unii din cei obisnuiti
cu necredinta, prin cuvintele lor nepricepute, la cele pe care nu trebuie sa le cugetam, socotind ca Fiul
implineste vreo necesitate de slujire, daruind creatiei pe Duhul de la Tatal. Unii nu s-au temut sa faca
aceastd afirmatie nepriceputa.

E mai corect sa se creada ca, deoarece Duhul e al Lui ca si al lut Dumnezeu-Tatal, 1l trimite
Sfintilor Sai ucenici ca pe al Sau, spre sfintire. Dacd socotesc ca trebuie sd cugete si sa spund aceasta cu
incdpdtanare, cum nu va urma cd afirma ca ne este si noud slujitor? Nebuni §i orbi, cum, exprimand
ganduri prostesti din nepriceperea aflati in voi, nu 1l lipsiti si de slava Unuia-Nascutului? Ciaci daci
Fiul, procurand pe Duhul de la Tatal, e cugetat intr-un oarecare rol de slugd, cum n-ar fi necesar sa fie
marturisit ca strdin cu totul de fiinta Tatalui, fiind, prin aceasta, si Duhul mai mare ca El si cu mult mai
bun?”*.

Tot 1n acest capitol al lucrarii, dar in subcapitolul 3, am continuat abordarea temei despre relatia
Duhului Sfant cu Fiul vazuta insa, de data aceasta, din perspectiva Evangheliilor Sinoptice.
Mentionarile despre cea de-a Treia Persoand Dumnezeiasca din diferite versete ale Evangheliilor
sinoptice sunt atat in traducerea romaneasca cat si in alte traduceri ale Bibliei, dar mai ales comentarii

ale Sfintilor Parinti la unele versete mentionate.

2 Ibidem, p. 125
2 Ibidem, p. 127
3 Ibidem, p. 653



Evanghelia dupa Matei este prima scriere din Noul Testament, cea dintai in ordine cronologica,
iar primul text care face referiri explicite la Sfantul Duh este cel de la Matei 1,18: ,,Iar nasterea lui lisus
Hristos asa a fost: Maria, mama Lui, fiind logodita cu losif, fara sa fi fost ei Tnainte Impreuna, s-a aflat
avand in pantece de la Duhul Sfant”*.

Originalul grec, in ceea ce poate fi consideratd majoritatea bizantind este urmatorul:
,TOL O€ 1NOOL Y PLOTOL M YEVVNOLG OLTMG NV LVNOTEVOEIGNG YOLP TNG UNTPOG QLUTOVL HOPLAG TM 1
OO TPV 1] GLVELDELY ALTOVC ELPEDT EV YOGTTPL EYOVGN EK TVELHOTOS OyLOv™ .

Hort si Wescott au o mica diferentd in textul grecesc fatd de ceea ce am prezentat:
,»TOL OE 1NGOL Y PLGTOL T YEVEGLG OLTMG NV LVNGTELOEIGNG TNG UNTPOSG OLVTOV LOPLAG TMO LOCT
TPLV 1 GLUVEADELY LTOVG EVLPEDT] EV YUGTTPL EXOVGO EK TVELHATOS AyLov”>C,

Se poate observa cd yevvnotic este inlocuit de catre yeveoic in aceasta versiune, iar cea de a
doua utilizare (in sensul enumerdrii anterioare) este cea mai des folositi. In conformitate cu Strong’s
Exhaustive Concordance®” acest termen, yeveolg, in aceastd formd, apare doar o datd in textul
scripturistic, doar 1n acest capitol de la Matei.

Textul Vulgatei, traducerea in latinad a acestui verset este: ,,Christi autem generatio sic erat cum
esset desponsata mater eius Maria loseph antequam convenirent inventa est in utero habens de Spiritu

5928

Sancto””®, reluatd in maniere relativ apropiate in limba engleza®.

# Urmarim traducerea Bibliei, tiparitda cu varianta Sfantului Sinod al Bisericii Ortodoxe Romane, apud

http://www.bibliaortodoxa.ro/noul-testament/55/Matei
» http://www.greeknewtestament.com/B40C001.htm
% Ibidem
7 Apud http://strongsnumbers.com/greek/1078.htm
2 http://www.greeknewtestament.com/B40C001.htm
» ,,King James Version

1:18 Now the birth of Jesus Christ was on this wise: When as his mother Mary was espoused to Joseph, before they
came together, she was found with child of the Holy Ghost.

American Standard Version

1:18 Now the birth of Jesus Christ was on this wise: When his mother Mary had been betrothed to Joseph, before
they came together she was found with child of the Holy Spirit.

Bible in Basic English

1:18 Now the birth of Jesus Christ was in this way: when his mother Mary was going to be married to Joseph, before
they came together the discovery was made that she was with child by the Holy Spirit.

Darby's English Translation

1:18 Now the birth of Jesus Christ was thus: His mother, Mary, that is, having been betrothed to Joseph, before they
came together, she was found to be with child of the Holy Spirit.

Douay Rheims

1:18 Now the generation of Christ was in this wise. When as his mother Mary was espoused to Joseph, before they
came together, she was found with child, of the Holy Ghost.

Noah Webster Bible

1:18 Now the birth of Jesus Christ was in this manner: When his mother Mary was espoused to Joseph, before they
came together, she was found with child by the Holy Spirit.

Weymouth New Testament

10



Sfantul Apostol Matei face referire nu o datd ci de doud ori la rolul Duhului Sfant in actul
intruparii Mantuitorului Iisus Hristos. Acest fapt important ,,a fost interpretat ca un element didactic pe
care-] utilizeaza in Evanghelia sa. Aceeasi formula este folosita - tot de doud ori - si-n expresia de la
Duhul Sfant; este evident ci Sfantul Evanghelist Matei doreste si insiste asupra acestor cuvinte™".
Comentariile Sfintilor Parinti pot fi observate prin studierea celui care apartine Sfantului loan Gura de
Aur: ,,Nu merge deci mai departe cu iscoditul! Nu cauta mai mult decat spun cuvintele evanghelistului!
Nu te intreba: cum a lucrat Duhul Cel Sfant aceasta zamislire din Fecioara? Daca nu ne putem explica
chipul in care se plasmuieste copilul cand se naste in chip firesc, cum putem sa ne explicadm, oare, o
nastere savarsitd prin minunea Sfantului Duh? Ca sa nu mai hartuiesti pe evanghelist, ca sd nu te mai
necdjesti punand mereu aceste intrebari, scapd de orice nedumerire spunidnd: Dumnezeu a facut
minunea! Chiar evanghelistul spune asa: ,,Nu stiu nimic mai mult; atat stiu, ca ceea ce s-a facut, s-a
facut de la Duhul Sfant".

Sa se rusineze dar cei care cautd sa patrunda cu mintea lor nasterea cea de sus a Fiului! Daca
nimeni nu poate explica nasterea aceasta In timp din Fecioara, nastere cu nenumarati martori, prezisa cu
atatia ani inainte, vazuta si pipaitd, cat de mare trebuie sa fie nebunia acelora care iscodesc si incearca sa
patrunda cu mintea nasterea cea nespusa a Fiului din Tatal? Nici arhanghelul Gavriil, nici Matei n-au
putut sd spuna ceva mai mult, ci atat doar ca S-a nascut de la Duhul Sfant; dar cum de la Duhul si in ce
chip, nici unul din ei nu ne-a explicat. Nici nu era cu putinta.

Sfantul Grigorie de Nyssa, vorbind despre Intrupare in Marele Cuvént Catehetic spune: ,,Daci
vrei cumva sa afli cum Se uneste Dumnezeu cu firea omeneasca, este vremea sa cercetezi, inainte de
aceastd pricind, cum creste sufletul impreuna cu trupul. Iar dacad nu se cunoaste felul in care sufletul tau
se uneste cu trupul, primeste ca nici unirea dumnezeirii cu firea omeneasca nu trebuie sa fie cuprinsa cu
tot dinadinsul de puterea ta de intelegere. Nu tdgaduim faptul cd Dumnezeu S-a ndscut in firea unui om,

datoritd minunilor care se istorisesc, Thsd nu voim sd cercetim cum S-a nascut, ca fiind un lucru prea

1:18 The circumstances of the birth of Jesus Christ were these. After his mother Mary was betrothed to Joseph,
before they were united Tn marriage, she was found to be with child through the Holy Spirit.

World English Bible

1:18 Now the birth of Jesus Christ was like this; because when his mother, Mary, had been engaged to Joseph,
before they came together, she was found pregnant by the Holy Spirit.

Young's Literal Translation

1:18 And of Jesus Christ, the birth was thus: For his mother Mary having been betrothed to Joseph, before their
coming together she was found to have conceived from the Holy Spirit,” apud ibidem
30 Pr. conf. univ. dr. Simion Todoran, Lucrarea Duhului Sfint in actul intruparii Cuvantului lui Dumnezeu dupd
Evangheliile Sfantului Matei 1,18.20 si Sfantului Luca 1,35 In Altarul Reintregirii, Serie noud, Anul XIII, Nr. 2, mai-august,
2008, p. 57

11



o . - 1
mare pentru puterea noastrd de judecatd™

. Se poate vedea, de aici, rolul si importanta conlucrarii
persoanelor Sfintei treimi Tn vederea mantuirii omului.

Sfantul Evanghelist Luca reda si el aspecte referitoare la nasterea Mantuitorului din fecioara,
numind Sfantul Duh drept o putere. ,Referinta la Duhul Sfant intervine in dialogul dintre arhanghelul
Gavriil si Sfanta Fecioara Maria, in raspunsul la o cerere precisd: Cum va fi aceasta, de vreme ce eu nu
stiu de barbat?, cu alte cuvinte nu am avut relatii conjugale cu un barbat; intr-adevar Sfanta Fecioara
Maria nu l-a cunoscut pe losif in sensul biblic al verbului yadah (cf. Mt. 1,25). Arhanghelul 1i raspunde,
incepand, in stilul oracolelor, printr-un distih sinonimic: Duhul Sfant se va cobori peste tine si puterea
Celui Preainalt te va umbri, apoi continud pentru aceea §i Sfantul care se va naste din tine, Fiul lui
Dumnezeu se va chema”*.

Se poate constata, n lumina celor analizate anterior, ca rolul Sfantului Duh pentru méantuirea
omului este, din perspectiva textelor biblice cuprinse in Evangheliile Sinoptice, unul foarte important
deoarece Acesta are un rol direct si esential, in ceea ce priveste mantuirea.

Cu Hristos incepe, dupa Sfantul Apostol Pavel, o noud viatd, viata insasi In inteles religios.
Hristocentrismul este caracteristica Invataturii pauline, adica unitatea de lucrare in actul mantuirii
subiective, a Fiului si a Sfantului Duh™ asa cum reiese din capitolul 3: ,Duhul Sfint in viata
credinciosului in Impartasirea Sfintelor Taine in Epistolele Pauline”.

Duhul (nvedpa) are trei intelesuri diferite in Epistolele pauline:

a) mvedpa ca parte constitutiva a omului natural (I Cor. 2,11; 5,3-5; Romani 1,9; 8,10 si 16; Gal.
6,18; Filipeni 4,23; II Tim.4,22; Filimon 25 si altele);

b) harul Sfantului Dubh;

¢) a treia Persoand a Sfintei Treimi>*

De cele mai multe ori ,,Duhul” sau ,,Duhul Sfant” inseamna, in Epistolele pauline, harul Duhului
Sfant (Romani 2,29; 5,5; 8,2; I Cor. 3,17; 6,19; Gal.3,2-3; 5,14 5116 si 22 si 25; Efeseni 4,30; Col. 1,8; 1
Tesalonic. 1,6; Evrei 10,15); in acest sens, ,,Duhul” este tot una cu ,,Duhul cel de la Dumnezeu”, diferit

de ,,Duhul omului” si opus ,,duhului lumii”¥ (I Cor. 2,11-12 ,,Caci cine dintre oameni stie ale omului,

decat duhul omului, care este in el? Asa si cele ale lui Dumnezeu, nimeni nu le-a cunoscut, decat Duhul

Sfantul Grigorie de Nyssa, Despre Intruparea Cuvantului lui Dumnezeu, Bucuresti, Editura Sophia, 1998, p. 232
Pr. conf. univ. dr. Simion Todoran, Lucrarea Duhului Sfant in actul intruparii Cuvantului lui Dumnezeu dupa
Evangheliile Sfantului Matei 1,18.20 si Sfantului Luca 1,35, ed. cit., p. 61

Pr. Drd. Ilie D. Moldovan, Raportul dintre lisus Hristos si Sfantul Duh dupa Epistola a II-a catre Corinteni, 3,1-
4,6, in Studii Teologice, an XIX (1967), nr.3-4, p.157

34 Diac. Prof.Dr. Grigorie Marcu, Antropologia Paulind, Seria Teologica, nr.20, Sibiu, 1941, p. 58

Pr. Dr. V. Mihoc, Epistola Sfantului Apostol Pavel catre Galateni, teza de doctorat, in Studii Teologice, an XXXV
(1983), nr. 5-6, p. 389

33

35

12



lui Dumnezeu. Iar noi N-am primit duhul lumii, ci Duhul cel de la Dumnezeu, ca sd cunoastem cele
daruite noud de la Dumnezeu”).

In planul vesnic al lui Dumnezeu, Fiul este Dumnezeu revelat, iar Duhul Sfant revelatorul Lui.
Hristos trimite Duhul, iar Duhul il manifestd pe Hristos .

Sfintele Taine, conform definitiilor clasice din tratatele dogmatice sau in marturisirile de
credintd, sunt lucrari sfinte, care intr-o forma vazuta, prin mijlocirea slujitorilor, impartasesc harul
nevazut al lui Dumnezeu, prin Hristos si Duhul Sfant: ,,Toate tainele au centrul in Hristos, care e in
Bisericd, adica in realitatea vizibild si simbolica a Sa, instituite de El si continuate si efectuate de El

3 Prin Sfintele Taine care ,,vestesc moartea si ingroparea Mantuitorului, ne

insusi, prin Duhul Sfant
nastem la o viatd supranaturald, crestem si ne unim intr-un chip minunat cu Mantuitorul; prin aceste
lucrari sfinte, dupa cuvantul Apostolului Pavel, viem, ne miscam si suntem... Astfel trdim in Dumnezeu,
mutati din aceastd lume vazuta in lumea nevazuta, dar fara sa schimbam vizibil locul, ci felul nostru de a
fi si viata; dar nu ne-am miscat si 1ndltat noi spre Dumnezeu, ci Dumnezeu a venit, S-a coborat la noi.
N-am cautat, ci am fost cautati...Pentru aceasta nu ne-am mutat nicaieri; ne-a lasat pe pamant, dar ne-a
facut ceresti prin insuflarea vietii Sale 1n sufletele noastre, fara sa ne ridice la cer, ci coborand cerurile la
noi %,

,»Co-prezenta Sa cu noi si in noi se savarseste in Biserica prin Sfintele Taine, astfel incat Hristos
s1 Duhul Sfant rdman nedespartiti In Biserica, Biserica devenind taina adevdrului si a vietii, adevar si
viatd, nu pot fi despartite, cdci ele sunt adevarul si viata lui Hristos pe care Duhul le lucreaza in noi, prin
harul Sau™.

In subcapitolele urmitoare sunt redate versete apartinand Apostolului neamurilor referitoare la
cele 7 Sfinte Taine.

Pentru Sfantul Apostol Pavel, Taina Sfantului Botez este inceput si sfarsit, eliberare si
incorporare. Actiunea lui, care primeste puterea din moartea si Invierea lui Hristos (Efes.5,25-26; Tit.
3,5), omoarad si invie. El omoard ,,omul vechi”, distrugandu-i ,.,trupul pacatului” (Rom.6,6; Efes. 6,22;
Col.3,9) si dezbracandu-1 de ,.,trupul de carne” (Col. 2,14). , Efectul Botezului este mult mai mare decét
restaurarea naturii umane in starea de dinainte de pacat(Rom. 5,12). Prin inchipuirea mortii si invierii lui

Hristos, noi suntem facuti una cu El(Rom. 6,5), participand in consecinta, la viata noud pe care El o are

dupd inviere(Col.2,13) si fiind pusi in contact vital cu Duhul Sfant, care prin <<baia renasterii si a

36 Dorel Pogan, Sfantul Duh si unitatea Bisericii, In Ortodoxia, an XXIV (1972), nr.3, p.482

3 Pr. Prof. Nicolae Buzescu, Lucrarea Duhului Sfint in Sfintele Taine, in Ortodoxia, Anul XXXI(1979), Nr 3-4, p.
564

3® Ibidem

9 Ibidem, p.565

13



retnnoirii>> (Tit. 3,5) nu ne-a curdtit si nnoit numai (Efes. 5,25-26), ci a facut din noi propria sa
locuinta (Rom.5,5)”*.

Botezul este prima taind care nlesneste unirea crestinului cu Hristos si 1l incorporeaza pe acesta
in Trupul Sau tainic; este taina prin care crestinii mor pentru pdacatele lor si inviaza odatd cu Hristos [...]
intdmplandu-se un triplu fenomen de unire*': mai intdi unirea catehumenului cu Hristos, apoi a
neofitului cu ceilalti membri ai bisericii si in fine, o unire a tuturor crestinilor, plus cel botezat, cu
Hristos, capul Bisericii*’.

Botez inseamna ,,afundare in apa” (de la grecescul Bantiw = afund in apad), iar Sfantul Apostol
Pavel foloseste verbul acesta de doud ori in Epistola citre Romani, pe cand substantivul fantiocpo doar
o singura data spunand:,,au nu stiti ca toti cati in Hristos lisus ne-am botezat, intru moartea Lui ne-am
botezat? Deci ne-am ingropat cu El, in moarte, prin botez, pentru ca, precum Hristos a Tnviat din morti,
prin slava Tatalui, asa sd umblam si noi intru innoirea vietii”(Romani 6,3-4). Botezul este instrumentul
prin care omul intrd in sau spre moarte™®, glg tov 3avarov, dar nu orice moarte, ci una asemanatoare cu
cea a Domnului lisus Hristos (Romani 6,5), caci afundarea in apa botezului inseamna a muri pacatului.
De fapt noi suntem ,,asociati cu Hristos si devenim membrii Lui in momentul precis in care El insusi
devine Mantuitor. Ori acel moment coincide pentru lisus cu cel al mortii, simbolizata si implinita tainic

pentru noi la botez™**

. Botezul devine simbol al mortii si Ingroparii omului mpreund cu Domnul
Hristos.

Tot de la Sfantul Apostol Pavel a ramas randuiala in Biserica Ortodoxd sd nu se boteze a doua
oara cei botezati in numele Sfintei Treimi deoarece el ii Tndeamna pe efeseni ,, sd umblati cu vrednicie,
dupd chemarea cu care ati fost chemati, cu toatd smerenia si blandetea, cu indelunga rabdare,
ingaduindu-va unii pe altii in iubire, silindu-va sa paziti unitatea Duhului, Intru legatura pacii. Este un
trup si un Duh, precum si chemati ati fost la o singura nadejde a chemarii voastre; este un Domn, o
credintd, un botez, un Dumnezeu si Tatal tuturor, Care este peste toate si prin toate si intru toti” (Efeseni
4,1-6), subliniind unitatea Intre trupul lui Hristos — Biserica - si unitatea in Duhul Sfant, iar in alt loc
,Caci tofi sunteti fii ai lut Dumnezeu prin credinta in Hristos lisus. Caci, cafi in Hristos v-ati botezat, in

Hristos v-ati imbracat. Nu mai este iudeu, nici elin; nu mai este nici rob, nici liber; nu mai este parte

barbateasca si parte femeiasca, pentru ca voi toti una sunteti in Hristos lisus.” (Gal. 3, 26-28).

40
41

Drd. Ieromonah Veniamin Micle, Cuvdntul lui Dumnezeu ....... , in rev. cit., p.548

Drd. Leon Arion, Unitatea §i universalitatea Bisericii in Epistolele Pauline, in rev.cit., p. 51

2 Ibidem

# Drd. Nadim Tarazi, Relatia dintre Botez si inviere in viata credinciosului in Epistola dupd Romani, in Studii
Teologice, an XX VI, nr. 1-2, 1974, p.64

“ Joseph Huby, S.T, St. Paul, Epitre aux Romains, Coll. ,,Verbum Salutis”, X, Paris, 1957, p.209 apud Drd. Nadim
Tarazi, art.cit., p.64

14



Viata crestind inceputa prin Botez si intaritd prin Mirungere, este intr-o continud crestere prin
libera colaborare a credinciosului cu harul divin, prin care se realizeaza o tot mai stransa unire intre
Hristos si credinciosi®”. Ambele Taine au importantd capitald pentru candidatul care doreste si se
increstineze pentru cd, prin Sfantul Botez omul se naste in Duh, si primeste iertare pentru vina pacatului
stramogesc; prin Sfantul Mir crestinul se intareste ca sd trdiascd si sa creascd in Duh, panad la
desavarsire*®, adica pana la masura plinatatii Domnului Hristos, dupa cum ne indeamna Sfantul Apostol
Pavel: ,,Pdna vom ajunge toti la unitatea credintei si a cunoasterii Fiului lui Dumnezeu, la starea
barbatului desavarsit, la masura varstei deplindtatii lui Hristos, ca sa nu mai fim copii dusi de valuri,
purtati incoace si incolo de orice vant al invataturii, prin inseldciunea oamenilor, prin viclesugul lor,
spre uneltirea ratacirii, ci tinand adevarul, in iubire, sa crestem intru toate pentru El, Care este capul-
Hristos” (Efes. 4, 13-15).

Sfantul Apostol Pavel scrie ca prin Sfintul Mir crestinii sunt pecetluiti cu Duhul Sfant al
fagaduintei: ,Intru care si voi, auzind cuvantul adevarului, Evanghelia mantuirii voastre, crezand in El
ati fost pecetluiti cu Duhul Sfant al fagaduintei, care este arvuna mostenirii noastre, spre rascumpararea
celor dobanditi de El si spre lauda slavei Sale” (Efes. 1, 13-14), iar in alt loc: ,, sd nu Intristati Duhul cel
Sfant al lui Dumnezeu, intru care ati fost pecetluiti pentru ziua riscumpararii” (Efes. 4, 30). In alt verset
zice: ,,lar Cel ce ne-a facut spre aceasta este Dumnezeu, Care ne-a dat noud arvuna Duhului”(II Cor.
5,5). Romanilor Apostolul neamurilor scrie: ,,Nu este cu greseala cum este cu harul, caci daca prin
greseala unuia cei multi au murit, cu mult mai mult harul lui Dumnezeu si darul Lui au prisosit asupra
celor multi, prin harul unui singur om, lisus Hristos”(Rom. 5, 15).

Viata si darurile Duhului Sfant s-au revarsat in lume si in umanitatea rascumparatd de Domnul
Hristos din robia pacatului si a mortii, prin Crucea si Invierea Sa, la Cincizecime, odati cu venirea
personald a Duhului in lume, de la Tatil, trimis de Fiul cel proslavit'’. Coborandu-Se in chip distinct
peste apostolii care se aflau Tmpreuna si strapungind inima celor care au primit Cuvantul Evangheliei
din gura Apostolilor*® | Petru a zis citre ei: << Pociiti-vi si si se boteze fiecare dintre voi in numele lui
lisus Hristos, spre iertarea pacatelor voastre, si veti primi darul Duhului Sfant>>"(Fapte 2, 38).

Stantul Apostol Pavel adevereste existenta acestei taine, in mod evident, stralucit prin cuvintele :
,1ar Cel ce ne intareste pe noi impreuna cu voi, in Hristos, si ne-a uns pe noi este Dumnezeu Care ne-a

si pecetluit pe noi si a dat arvuna Duhului in inimile noastre” ( II Cor. 1,21-22) aducind aminte de

3 Sf. Nicolae Cabasila, Despre viata in Hristos, trad. de Prof. Dr. Teodor Bodogae, Sibiu, 1946, p.35-36

40 Drd. Girma Wolde Kirkos, Slujba Mirungerii in ritul liturgic etiopian si cel bizantin, In Ortodoxia, XXIV (1972),
nr. 4, p. 568

4 Ibidem

8 Ibidem, p. 522-523

15



cuvantul de asezare a acestei Sfinte Taine prin care Mantuitorul spunea Apostolilor Sai : ,,Si iatd, Eu
trimit fagaduinta Tatdlui Meu peste voi, iar voi sedeti in cetatea lerusalimului pana ce va veti imbraca cu
putere de sus” (Luca 24,49).

Stantul Apostol Pavel subliniaza: ,, Iar Cel Care ne intareste pe noi Iimpreuna cu voi, in Hristos,
si ne-a uns pe noi este Dumnezeu”(Il Cor. 1,21) Aceasta taind ce se sdvarseste indata dupa Botez, prin
ungerea cu ulei, asa cum a fost cazul ungerii regelui David, are demnitate imparateasca.

Practica Bisericii Ortodoxe de a administra Taina Mirungerii imediat dupa Botez se intemeiaza
pe Sfanta Scripturd (Fapte 8,15-17; 19,6) si este marturisita de Sfanta Traditie, incepand cu Barbatii
apostolici®.

Incorporarea omului in Hristos, inceputi prin lucrarea botezului si adancita si intarita prin Taina
mirungerii, se realizeazd deplin prin Sfanta Euharistie. Dacd mirungerea da puterea dezvoltarii vietii
celei noi in Hristos primita prin botez, prin Euharistie se desdvarseste aceasta viata ca unire deplina cu
Hristos si cu Biserica. ,,Desigur, noul membru al Bisericii, desi primeste Euharistia indata dupa botez si
dupa ungerea cu Sfantul mir, nu se poate socoti ajuns in starea de desavarsire, pentru ca este vorba de
contributia pe care trebuie sd o dea si el. Dar el are concentrat in sine tot drumul sau in Hristos, care,
pornind de la botez, are sd inainteze prin contributia adusad de el sau prin folosirea puterii date pentru
acest drum intreg, pana la starea care incoroneaza straduintele sale de a dezvolta viata cea noud primitd
in cale trei Taine™".

Sfintei Euharistii i s-au dat in cartile Noului Testament diferite denumiri prin care se exprima
instituirea ei de catre Hristos Domnul fiinta ei, insemnatatea, savarsirea, scopul sau roadele ei, precum si
indoitul ei aspect de Taina si de Jertfa (reald, dar nesingeroasa, cuvantitoare”'). Se numeste Euharistie
(Evyaprotio= multumire), fiindca la insituirea ei, la Cina cea de Taind, Mantuitorul a multumit lui
Dumnezeu Tatal, Tnainte de a frange painea si de a o da Apostolilor. Se numeste apoi binecuvantare
(evhoyia) referindu-se la faptul binecuvantdrii pdinii si al vinului (Matei 26,27) cuminecatura,
comuniune, unire (yowovia, &voolc) pentru ca uneste pe cei ce se impartasesc cu Hristos insusi si intre
ei; Cina Domnului (I Cor. 10, 17-21) Cina cea de Taina si dumnezeiasca, Masa Domnului (I Cor. 11,
20), Masa lui Hristos, Masa sfantd, Taina altarului, painea Domnului, Painea lui Dumnezeu, Piinea
cereascd (loan 6,33), Painea spre fiintd (Ioan 6,48), Paharul binecuvantarii (I Cor. 10,16), Paharul
Domnului (I Cor. 10,21), Painea si Paharul (I Cor. 11, 26-28), Paharul vietii, Paharul méntuirii, Trupul

lui Hristos, Trupul Domnului, Trupul Sfant, Sangele lui Hristos, Sange pretios, Sfintele si

¥ Pr. Prof. Dr. Dumitru Radu, Taina Mirungerii in Indrumdri Misionare, Editura Institutului Biblic si de Misiune al

Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti 1986, p. 526
20 Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Teologia dogmaticd, ed. cit., p.81
ol Pr. Prof. Dr. Dumitru Radu, Taina Sfintei Impartasanii, in Indrumari Misionare, ed. cit., p.527

16



dumnezeiestile si infricosatoarele Taine, Jertfd sfantd, tainica, intelegatoare etc.’”, deoarece ,,Euharistia
actualizeaza Jertfa Lui Hristos si intretine asteptarea reintoarcerii Lui”>*(I Cor. 11,26 ,,Caci de céte ori
veti manca aceastd paine si veti bea acest pahar, moartea Domnului vestiti pana cand va veni”).

In lumina epistolelor pauline, Sfanta Euharistic este prezentati prin cuvintele: ,,Paharul
binecuvantarii, pe care-1 binecuvantdm, nu este, oare, impartagirea cu sangele lui Hristos? Painea pe care
o fringem nu este, oare, impartasirea cu trupul lui Hristos? Ca o paine, un trup, suntem cei multi; caci
toti ne Impartasim dintr-o paine” (I Corinteni 10, 16-17), iar pe Efeseni ii invata ca: ,,suntem madulare
ale trupului Lui, din carnea Lui si din oasele Lui” (Efes. 5,30).

Stantul Apostol Pavel se referd la doctrina euharisticd in chip expres, pentru cd — pe langa faptul
cad aminteste textele evanghelice ale instituirii ei — face unele consideratii care lumineaza intelesul
aspectului specific in care poate fi amintit versetul din Corinteni 10, 16 indemnénd pe corinteni sa fuga
de slujirea idoleasca, el arata care e raportul dintre cel ce aduce jertfa si se bucurd de roadele ei, pe de o
parte, si intre cel ce primeste jertfa, pe de alti parte. [...] Intre jertfitor si primitor e o legitura, o
participare reala>*.

in soteriologia paulind, deci, Taina Sfintei Euharistii, asa cum am vazut ca fost comentatd ea
ulterior de catre Sfintii Parinti, cuprinde In sine aspecte diverse care o impun credinciosilor ce aleargd
pe drumul desadvarsirii ca pe Taina care uneste in mod direct si nemijlocit pe credinciosul pregatit pentru
aceasta cu insusi Domnul si Mantuitorul lumii, Tisus Hristos”.

Se poate aprecia, in acest context, cd ,,in ciuda faptului cad este exprimata in moduri diferite de
cele intalnite in epistolele Pauline, constiinta a fost aceeasi de-a lungul Bisericii primare: prin
dumnezeiasca Euharistie, cei multi — noul, adevaratul Israel, cei ce formeaza Biserica — devin o unitate,
pana la identificarea cu Domnul nostru lisus Hristos... adunarea euharistica este, fard indoiala,
identificata cu Biserica lui Dumnezeu, care se afla intr-o anumita localitate. Identificarea adunarii
euharistice cu Biserica lui Dumnezeu a condus, in mod automat, la coincidenta unitatii euharistice ca
unitatea canonici de baza a Bisericii. Impartirea celor care luau parte la Euharistie in cei care conduceau
si cei care raspundeau cu Amin a aparut deja in secolul I (1 Corinteni) ca o impartire canonica de acum
permanenti si clard a membrilor Bisericii in cler si laici. In aceeasi perioadd, conducdtorul adunarii

euharistice, ocupand tronul lui Dumnezeu in altar, a fost Tndltat, in constiinta Bisericii, la treapta celui

52 Ibidem, p.528
53 Pr. Drd. Alexandru Tudor, Sobornicitatea Bisericii in Epistolele Pauline, in , in Studii Teologice, an XXXI (1979),
nr. 5-10, p.590

54
55

p.73

Pr. 1. Bria, Aspectul comunitar al dumnezeiestii euharistii, in Studii teologice, an XI (1959), nr. 7-8, p.419
Justinian Carstoiu, Desdvdrsirea crestind in Epistolele Sf- Apostol Pavel, editura Bucura Mond, Bucuresti, 1996,

17



care statea in locul lui Dumnezeu. Astfel, unitatea Bisericii n Euharistie a devenit, in mod automat, si o
unitate in episcopie”5 6,

Sfanta Euharistie este ,,hrana acestui trup tainic”, este ,,doctoria mantuirii”, care devine la
Stantul Apostol Pavel ,forta inepuizabila™’ de apropiere si liantul divin de unificare a tuturor
credinciosilor care se Tmpartasesc din aceleasi Sfinte Taine: ,,caci o paine, un trup suntem cei multi (g1g
altog ev ocwpo ot ToAAOL vopev), deoarece toti ne impartdsim dintr-o paine” (I Cor. 10, 17), afirmand
puterea de comuniune a Sfintei Euharistii.

Mantuitorul lisus Hristos lucreaza in lumea de astazi, prin Duhul Sfant, Care face din Biserica
Trupul Sau. Prin Bisericd si cu ajutorul lucrarii Duhului Sfant, Mana lui Hristos, care iarta si vindeca,
ajunge pana la noi: ,,Luati Duh Sfant, le-a spus Apostolilor Sii in ziua Invierii Sale, cirora veti ierta
pacatele, le vor fi iertate” (Ioan 20, 22-23).

Taina Marturisirii, impreund cu celelalte Taine ale Bisericii, e o lucrare sfantd a mantuirii si
zidirii noastre in Hristos. Etimologia cuvantului marturisire inseamna a te afla in ,,acelasi cuvant”(limba
greaca opoioyia), intelesul acesta descoperind ca existd comuniune cu Dumnezeu-Cuvantul, in acelasi
Duh cu El Taina poate fi inteleasca si ca fiind ,,confruntare profundad cu pacatul care, propriu-zis, e
unicul obstacol in calea menirii, zidirii noastre crestine. Si aceasta Intrucat ne desparte de modelul,
Protochipul nostru Hristos, de Dumnezeul luminii si al 1ubirii, si ne <<arunca>> in latura si umbra
mortii. Ne scoate din sensul ziditor si luminos al vietii in Hristos si ne abate intr-o lume a nonsensului, a

o e . .o . 429058
desertaciunii si stricaciunii”™".

Stantul Apostol Pavel subliniaza acest aspect prin faptul cd oamenii
devin prin pacat ,partasi la faptele cele fara de roada ale intunericului” (Efes. 5,11) unde se pierde
perspectiva vesniciei.

Pentru a regasi calea cea adevaratd este nevoie de Taina Pocaintei ,,Taina prin care Dumnezeu
iartd prin duhovnic pacatele crestinilor care se caiesc sincer si le marturisesc inaintea acestora. Pocdinta

ca Taina se deosebeste de pociinta ca virtute si stare™’

. Marturisirea pacatelor este facuta chiar si de
Apostolul neamurilor care nu ezita sa recunoascd vinovatia din vremea cand i prigonea pe crestini(Gal.
1,13-14; Fapte 22,4-20; Fil.3,6).

Preluand invatatura Mantuitorului Hristos, marele Pavel, In grija sa pentru mantuirea sufletelor
castigate prin propovaduire va avea grija sa le aduca aminte pastoritilor de chemarea lui Dumnezeu la

desavarsire si de castigarea bunurilor nepieritoare, rasplatire a Creatorului pentru viata lor cea dupa

%6 Sfanta Euharistie, valoarea pastorald si duhovniceasca apud http://www.crestinortodox.ro/diverse/sfanta-

euharistie-valoarea-pastorala-duhovniceasca-125125.html

3 Drd. Leon Arion, Unitatea si universalitatea Bisericii in Epistolele Pauline, Tn Studii Teologice, an XIX (1967),
nr.1-2, p.53

58 Pr. Prof. Constantin Galeriu, Taina Marturisirii, iIn Ortodoxia, an XXXI (1979), nr.3-4, p.486

5 Pr. Prof. Dumitru Radu, Taina Mdrturisirii, in Indrumari Misionare, ed. cit., p.547

18



Hristos: ,,V-am rugat cu staruintd sd umblati cum se cuvine inaintea lui Dumnezeu, Celui ce va cheama
la Tmparatia si la slava Sa”(I Tesalonicieni 2,12).

De-a lungul secolelor s-a revenit asupra importantei marturisirii si prin canonul 102 Trulan care
»prevede obligatia preotilor de a cerceta felul greselilor marturisite, pentru a prescrie leacuri potrivite”®
sd infaptuiasca ceea ce spune Sfantul Apostol Pavel in Epistola catre Efeseni 4,15: ,,Sa sporim Intru
toate, pana la masura aceluia care este Hristos, capul nostru”, iar in alt loc ,,sfatuind pe orice om si
invatand pe orice om intru toatd intelepciunea, ca sd Infatisdm pe tot omul, desavarsit, in Hristos
lisus”(Col. 1,28).

Stantul Apostol Pavel vorbeste si despre indelunga rabdare a lui Dumnezeu pentru ca in timpul
lui exista o disciplind 1n ceea ce priveste canonul randuit conform cerintelor perioadei apostolice; in
acest sens este adus exemplul incestuosului din Corint, iar Sfantul Apostol proclama: ,,Sa dati pe unul
ca acesta satanei, spre pieirea trupului, ca duhul sd se mantuiasca in ziua Domnului lisus” (I Cor. 5,5).
Judecata este facuta de Apostol, nu de comunitate, iar decizia este incuviintata de aceasta. Cand cel ce a
gresit implineste ,,pedeapsa” (epitimia cf. II Cor. 2,6) si demonstreaza o caintd adevaratd, tot Apostolul
intervine pentru ca acesta sd fie iertat, mangdiat si intarit ,,ca sd nu fie coplesit de prea multd
intristare...Si ca sd nu dim satanei cstig asupra noastra”(Il Cor. 2,6-11). In ceea ce priveste atitudinea
adoptatd fata de cei care au gresit Sfantul Apostol Pavel 1l sfatuieste pe Timotei, ucenicul sdu sd mustre
in mod public pe pacatosii recunoscuti spre indreptarea celorlalti: ,,Pe cei ce pacatuiesc, mustra-i in fata
tuturor, ca sa aiba fricd si ceilalti”(I Tim.5,20). Pe acelasi discipol il povatuieste Insd sa faca aceasta cu
intelepciune si blandete, ludnd seama la cuvintele folosite, astfel incat ,,poate le va da Dumnezeu
pocdinta sa cunoascd adevarul”(Il Tim. 2,25)61. ,»Lotl apostolii predica pocainta; nu numai cei studiati
dupa scrierile lor. In fata Sinedriului din Ierusalim ei marturisesc colectiv si in public pe Méntuitorul si
arati ci iconomia méntuirii are ca scop pociinta si iertarea pacatelor (Fapte 5,27-32; 11,21)”%%,

Stantul Apostol Pavel indeamna: ,,Dupa cum odinioara v-ati facut madularele voastre roabe ale
necuratiei si faradelegii, asa si acum sa le faceti roabele neprihanirii, ca sa ajungeti la sfintirea
voastra”(Romani 6, 19).

Pocdinta reprezinta o cale de Insdnatosire si de desdvarsire a sufletului. Pentru crestini valoarea
el se Intemeiazd pe Sfanta Scripturd si pe Sfanta Traditie. Sfantul Ioan Botezatorul, Mantuitorul,

Apostolul Petru in ziua Cincizecimii incep activitatea predicand pocainta. Sfintii Parinti 1l numesc al

60 **[nyatatura de credintd ortodoxd, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,

Bucuresti, 1992, p.273
61 Protos Lect. Dr. Justinian Carstoiu, Desavdrsirea crestind ..., ed. cit., p. 81
62 Pr. Prof. 1. Felea, Sfintele Taine, Sibiu, 1947, p.70

19



doilea har, a doua renastere (isaac Sirul) sau Tnnoirea botezului si curdtirea constiintei (Sfantul loan
Scararul)™.

In fiecare Taind Mantuitorul Hristos Se daruieste celor ce s-au incorporat in Sine ca midulare ale
trupului Sau tainic, Biserica, si, dupa aceea, celor ce cred in el si aleargd la ajutorul Sau dumnezeiesc,
printr-o lucrare a Sa, iar In Sfanta euharistie Se daruieste cu insusi Trupul si Sangele Sau, dar fiind
nevazut [...] Hristos- Domnul a hotarat sa Se daruiasca oamenilor prin persoane vazute pe care El insusi
le alege si le sfinteste prin Taina Hirotoniei, dandu-le Bisericii asa precum Tatdl L-a dat pe El Tnsusi
lumii®: ,,Precum M-a trimis pe Mine Tatal, va trimit si Eu pe voi [...] Luati Duh Sfant” (Ioan 20, 21-22).

Pentru a putea duce sarcina preotiei cel ce se hotardste pentru ea trebuie si aibd ca factor
constitutiv al fiintei sale chemarea®. Aceasta este o forma de viatd, pentru ci preotia trebuie traitd, fiind
o chemare de la Dumnezeu. Sfantul Apostol Pavel spune despre sarcinile preotiei cd ele nu se iau de la
sine, ci prin chemare astfel ,,nimeni nu-si ia singur aceasta cinste, ci cel chemat de Dumnezeu ca si
Aaron” (Evrei 5,4), iar Mantuitorul le spune Apostolilor ,,Nu voi M-ati ales pe Mine, ci Eu v-am ales pe
voi” (Ioan 15,16).

Primitorul Sfintei Taine a Preotiei trebuie sd aiba pregatire de specialitate, sa fie de parte
barbateasca ,,Se cuvine, dar, ca el sa fie fara de prihana, barbat al unei singure femei, veghetor, intelept,
cuviincios, iubitor de strdini, destoinic sd invete pe altii; nebetiv, nedeprins sa batd, neagonisitor de
castig urat, ci bland, pasnic, neiubitor de argint; bine chivernisind casa lui, avand copii ascultatori, cu
toatd buna-cuviinta; caci dacd nu stie cineva sa-si rdnduiascd propria lui casd, cum va purta grija de
Biserica lui Dumnezeu?”(I Timotei 3, 2-5). Conditiile pe care Sfantul Apostol Pavel le pune preotilor in
versetul mentionat si Tit 1 7-9 (caci se cuvine episcopului sa fie fara de prihand, ca un iconom al lui
Dumnezeu, neingdmfat, nu grabnic la manie, nu dat la bauturd, pasnic, nepoftitor de castig urat, ci
iubitor de straini, iubitor de bine, Intelept, drept, cuvios, cumpatat, tinandu-se de cuvantul cel credincios
al Invataturii, ca sa fie destoinic si sa Indemne la invatatura cea sandtoasd si sd mustre pe cei potrivnici)
,»Cer ca slujitorii sd fie purtatori de valori morale deosebite si sd tindd mereu spre realizarea lor”%°,
avand ca model pe Mantuitorul Hristos, caci ,,viata crestinului trebuie sa fie o continua reeditare a vietii
Domnului "%

Mantuitorul fiind un Arhiereu ,,sfant, fard de rautate, fara de patd, osebit de cei pacdtosi si mai

inalt decat cerurile” (Evrei 7,26), referindu-se la natura Sa omeneasca, caci ca Fiu al lui era, este si va fi

63 Pr. Constantin Galeriu, Sensul crestin al pocdingei, in Studii Teologice, an XIX (1967), nr. 9-10, p.674

64 Pr. Prof. D. Radu, Taina Preotiei (Hirotonia), in indruméri Misionare, ed. cit., p.565

65 Pr. Drd. Nicolae Bordasiu, Datoriile morale ale preotului, in Studii Teologice, an XXV (1973), nr. 1-2, p.71
66 Pr. Drd. Nicolae Bordasiu, Datoriile morale ale preotului, in rev.cit., p.72

67 Pr. Prof. I. G. Coman, Probleme de filosofie si literatura patristica, Bucuresti, 1944, p. 245

20



»Sfantul” prin excelentd. El este numit mai ntai ,,cuvios”(0dc10¢), in sensul de neprihanit, ca unul care
nu a facut nici o fapta care sa-I fi scdzut demnitatea (Ioan 8,46); ,,fara rautate” (dyoyog), ca unul care n-a
avut nici o rautate sau pacat; ,.fara patd” (apiavtog), ca unul care, desi traia in mijlocul unei lumi
pacatoase si corupte, El nu a fost atins de nici o patd, de nici un pacat. lisus Hristos in timpul vietii Sale
pamantesti nu a fost lipsit de toate acestea, fiind osebit de cei pacatosi prin comportarea vietii sale, fiind
mai fnalt decét cerurile®®.

Urméand porunca data de cel mai mare arhiereu (Evrei 4,14) si ,,preot in veac dupa randuiala lui
Mechisedec” (Evrei 5,6) Sfintii Apostoli au ales pe unii dintre cei mai vrednici barbati crestini, si-au pus
mainile peste ei si rugandu-se ca harul Duhului Sfant sa vina asupra lor, acestia au primit Sfanta Taina a
Preotiei devenind unii diaconi, altii preoti iar altii episcopi, doar arhiereii avand puterea de a savarsi in
continuare aceasta Sfantd Taina. Primii episcopi au transmis apoi harul preotiei altor barbati vrednici de
a fi diaconi, preoti si episcopi, iar aceastd lucrare de transmitere a harului preotiei continua in Biserica,
in mod neintrerupt, de la Sfintii Apostoli pana astazi, continuand pana la sfarsitul veacurilor succesiunea
apostolica.

Sfantul Apostol Pavel, trimitdnd din Milet la Efes, a chemat la sine pe preotii bisericii Bisericii
(Fapte 20, 17), iar pe Timotei, asezat episcop in Efes il sfatuieste sd nu-si pund mainile degraba pe
nimeni ca sa nu se facd partas la pacatele acestora (I Tim. 5,22), iar pe Tit, episcop in Creta, il indruma:
,Pentru aceasta te-am lasat in Creta, ca sa Indreptezi cele ce mai lipsesc si sd asezi preoti prin cetati,
precum ti-am randuit” (Tit 1,5).

Tot prin punerea mainilor si prin rugaciuni, adica prin Taina Hirotoniei, sunt consacrati de Sfintii
Apostoli si episcopii, iar harul arhieriei a fost transmis prin Sfantul Apostol Pavel episcopilor Tit si
Timotei, acestuia din urma scriindu-i: ,,Nu fii nepdsdtor fata de harul care este intru tine, care ti s-a dat
prin prorocie, cu punerea mainilor mai marilor preotilor. Cugeta la acestea, tine-te de acestea, ca
propasirea ta sa fie vadita tuturor. la aminte la tine insuti si la Invataturd; staruie in acestea, cdci, facand
aceasta, si pe tine te vei mantui si pe cei care te asculta”(I Tim. 4,14-16); iar in alt loc ,,din aceasta
pricind iti amintesc s-a aprins din nou si mai mult harul lui Dumnezeu care este intru tine prin punerea
mainilor mele” (Il Tim 1,6). Si tot pe el il Indeamna ,,Tu fii treaz in toate, suferd raul, fa lucru de
evanghelist, slujba ta fa-o deplin!”(II Timotei 4,5). in altd parte Apostolul neamurilor spune ,,fii pilda de
propovaduire, in Invataturd, in purtare, in vorbire, in dragoste, in curdtie. Nimeni sa nu-ti defdimeze

tineretea”(I Timotei 4, 11-12).

68 Arhimandrit M. Suparschi, Superioritatea preotiei Noului Testament fata de preotia Vechiului Testament, dupd

Epistola catre Evrei, in Studii Teologice, an VIII (1956), nr. 5-6, p.295
21



Sfantul Apostol Pavel spune despre preoti ca sunt ,,slujitori ai lui Hristos si iconomi ai tainelor
lui Dumnezeu” (I Corinteni 4,1). Legatura dintre Fiul si Duhul Sfant aici este evidenta si reiese din
faptul ca preotul este numit in text slujitor al lui Hristos si dator sa conlucreze cu semenii sai intru
mantuirea acestora, In Duhul Sfant, prin faptul ca este numit iconom al tainelor lui Dumnezeu.

Sfantul Apostol Pavel zice ,,Aceia s-au facut preoti multi, fiindcd moartea 1i Tmpiedica sa
dadinuiasca. Aici insd, lisus, prin aceia ca ramane in veac, are o preotie netrecatoare (vesnicd)” (Evrei 7,
23-24). Arhiereu preotiei levitice, de la care detineau slujitorii Legii Vechi preotia era Aaron, muritor ca
si el si1 In consecintd si preotia lor era trecatoare, pe cand cea noua, al carei Arhiereu este Hristos, este o
preotie integrala si deplind, in persoana Sa de durati vesnica®.

Slujitor al lui Hristos, preotul este, simultan, si Tmpreuna-lucrator cu harul lui Dumnezeu: ,,din
aceasta pricina, ifi amintesc sa aprinzi si mai mult din nou harul lui Dumnezeu, care este in tine, prin
punerea mainilor mele. Caci Dumnezeu nu ne-a dat duhul temerii, ci al puterii si al dragostei si al
intelepciunii” (2 Timotei 1,6-7).

Preotia Noului Testament reprezintd o treaptd superioara, ea fiind ,,dupd randuiala lui
Melchisedec si nu dupa randuiala lui Aaron” (Evrei 5,17), dupa cum nici Mantuitorul nu S-a nascut din
semintia lui Levi, din care se trageau preotii Legii mozaice, ci din semintia lui Iuda. Dar, slujirea noii
preotii nu se mai reduce la o singurd semintie, ci la ea sunt chemate toate neamurile, caci ea nu mai este
legata de ereditate, ci de vocatie’’. Tar Legamantul de pace, de viata si de slujire, despre care vorbesc
profetii (Ezechiel 34,25; Mal. 2,5)", a devenit in crestinism Testamentul pacii, vietii si slujirii lui
Hristos, de care se bucura toti credinciosii.

Stantul Apostol Pavel, in Epistolele sale, vine in ajutorul tuturor crestinilor, povatuindu-i la un
mod de viata care are ca finalitate dobandirea Imparatiei lui Dumnezeu. Valoarea invataturilor sale este
incontestabild, iar indeplinirea acestora este absolut esentiald pentru dobandirea vietii vesnice, intrucat
,2urmandu-1 pe Sfantul Apostol Pavel, prin el il vom urma intru totul pe Hristos”>.

Mistica Paulina cu privire la Taina Nuntii este una cu totul deosebita. Chiar daca dupa caderea in
pacatul stramosesc, legdtura dintre barbat si femeie a fost slabita si desfigurata si a pierdut harul legat de
starea primordiala, totusi, dupa cum nici natura umana nu a fost distrusa, asa nici casatoria nu a fost

desfiintata in esenta ei’”.

0 Arhimandrit M. Suparschi, Superioritatea preotiei Noului Testament fata de preotia Vechiului Testament, dupd

Epistola catre Evrei, in Studii Teologice, in rev. cit., p.295

70 Pr. Prof. P. Vintilescu, Preotul in fata chemarii sale de pdstor al sufletelor, Bucuresti, 1934, p.71

n L.V. Georgescu, Legamantul Meu este un legamdnt de viata si de pace, in B.O.R., an LXXXII (1964), nr. 5-6, p.477
7 Stantul Ioan Gura de Aur, Cateheze maritale: Omilii la cdsatorie, trad. din limba gr. veche, de Pr. Marcel Hanches,
editura Oastea Domnului, Sibiu, 2006, p.29

73 Teodora Teculescu, Taina Casatoriei in Epistolele Pauline, in Ortodoxia, an III (2011), nr.2, p.133

22



in Noul Testament unirea dintre barbat si femeie este definitd de Sfantul Apostol Pavel ca ,,Taina
mare” (Efes. 5,32) deoarece are ca model iubirea dintre Hristos si Biserica, distingdndu-se prin natura ei
monogama, sfintenia trupului deoarece acesta este templul Duhului Sfant: ,,Fugiti de desfranare! Orice
pacat pe care-1 va savarsi omul este in afard de trup. Cine se deda insa desfranarii pacatuieste in insusi
trupul sau. Sau nu stiti ca trupul vostru este templu al Duhului Sfant care este 1n voi, pe care-L aveti de
la Dumnezeu si ca voi nu sunteti ai vostri?”(I Cor. 6, 18-19), consacrarea reciprocad pentru o viatd de
comuniune, iubire si curatie ,,caci barbatul necredincios se sfinteste prin femeia credincioasd”(I Cor.
7,14) si transmiterea vietii prin nastere de prunci: ,,dar ea se va mantui prin nastere de fii, daca va starui,
cu intelepciune, 1n credintd, in iubire si in sfintenie” (I Tim. 2,15)"*. Trupul este templul duhului Sfant (I
Cor. 6,19), de aceea, daca barbatul si femeia devin un trup, unirea lor este pecetluitd de Sfantul Duh
silasluit in fiecare din ei’”.

Egalitatea intru Hristos dintre barbat si femeie este subliniatd esential de catre Sfantul Apostol
Pavel care aratd ca atat femeia cat si barbatul au fost creati dupa chipul lui Dumnezeu in vederea
asemanadrii cu El. Chipul lui Dumnezeu din om este acelasi atat pentru barbati, cat si pentru femei, deci
cei doi au fost creati egali, insd ,,in unitatea, identitatea, uniformitatea, egalitatea dintre barbat si femeie,
dintre sot si sotie, care sunt <<o singurd fiinta>>, <<un singur om>> existd in mod simultan si
diferente”’®.

Relatia dintre Hristos si Sfantul Duh poate fi observata plecand de la textul de la Efeseni 5,25-27
si anume: ,,Barbatilor, iubiti pe femeile voastre, dupa cum si Hristos a iubit Biserica, si S-a dat pe Sine
pentru ea, ca s-o sfinteasca, curdtind-o cu baia apei prin cuvant, si ca s-o infatiseze Siesi, Biserica
slavita, neavand pata sau zbarciturd, ori altceva de acest fel, ci ca sa fie sfanta si fard de prihana”.

De vreme ce Hristos se saldsluieste si chiar este prezent in Sfintele Taine, in ceea ce priveste
taina casatoriei se poate aprecia ca legatura dintre cei doi soti trebuie facutd intru totul in iubire in sensul
relatiei dintre persoanele Sfintei Treimi.

Sfantul Maslu este una dintre tainele care, alaturi de taina pocdintei, poate contribui nu doar la
sporirea duhovniceasca a omului ci, dupa invatatura patristica, poate fi de mare folos in ceea ce priveste
sAnitatea trupeasca si sufleteasci a crestinului. In cazul Sfantului Maslu, scopul principal al impartasirii

harului este vindecarea trupului, iar ca scopuri secundare apar iertarea pacatelor si implicit intdrirea

Pr. Ton Bria, Dictionar de teologie ortodoxd, editura Institutului Biblic si de misiune al B.O.R., Buc., 1981, p.96
John Meyeindorff, Casatoria — perspectiva ortodoxa, trad. Cezar Login, editura Patmos, Cluj-Napoca, 2007, p.22
David C. Ford, Barbatul si femeia in viziunea Sfantului loan Gurad de Aur, trad. din limba engl. de Luminita Irina
Niculescu, ed. Sophia, Bucuresti, 2004, p. 240

76

23



suﬂetului77, dupa cum reiese din textul clasic din Epistola Sfantului Iacob, 5,14-15: ,,De este cineva
bolnav intre voi, s cheme preotii bisericii si sa se roage pentru el ungandu-I cu untdelemn, in numele
Domnului. Si rugdciunea credintei va mantui pe cel bolnav si Domnul il va ridica si de va fi facut
pacate, se vor ierta lui”.

De vreme ce sfantul botez sterge pacatele catehumenului dar nu si deprinderile omului de a
savarsi raul, maslul poate fi considerat un ajutator, mai ales la vreme de neputinta trupeasca si de boala;
deoarece ,,Taina Sfantului Maslu este lucrarea sfanta savarsitd in numele Sfintei Treimi, de catre preotii
Bisericii, prin care se impartdseste credinciosului bolnav harul nevazut al tamaduirii si usurdrii
suferintelor trupesti, intarirea sufleteascd, recastigarea nadejdii, iertarea pacatelor. Partea vazuta consta
in ungerea cu untdelemn sfintit, dupa ce s-a invocat prin rugiciuni speciale mila lui Dumnezeu prin
puterea Duhului Sfant asupra celui bolnav™’®.

Rolul untdelemnului poate fi constatat in cadrul epistolelor pauline in versetul din epistola catre
Evrei: ,,lubit-ai dreptatea si ai urat faradelegea; pentru aceea Te-a uns pe Tine, Dumnezeule, Dumnezeul
Tau cu untdelemnul bucuriei, mai mult decat pe partasii Tai” (Evrei 1,9). Iar textul se referd la Fiul in
contextul creatiei din versetele urmaitoare: ,,Si: Intru inceput Tu, Doamne, pamantul l-ai intemeiat si
cerurile sunt lucrul mainilor Tale; Ele vor pieri, dar Tu ramai, si toate ca o haina se vor invechi; Si ca un
pe un vesmant le vei strange si ca o haind vor fi schimbate. Dar Tu acelasi esti si anii Tai nu se vor
sfarsi”(Evrei 1, 10-12).

Se poate observa ca Sfantul Duh nu este prezent explicit in text in versetele mentionate. Totusi,
nu se poate nega prezenta acestuia in cadrul creatiei, mai ales plecind de la dogma ortodoxa a Sfintei
treimi in care se precizeaza impreuna-lucrarea celor trei persoane ale Sfintei Treimi.

Un Apostol citit Tn cadrul Sfantului Maslu este cel de la Galateni 5, 22-26 si ,,Fratilor, roada
Duhului este dragostea, bucuria, pacea, indelunga-rdbdarea, bunatatea, facerea de bine, credinta,
blandetea, Infranarea, curatia; impotriva unora ca acestea nu este lege. Iar cei ce sunt ai lui Hristos lisus
si-au rastignit trupul, Impreund cu patimile si cu poftele. Daca traim in Duhul, in Duhul sa si umblam.
Sa nu fim iubitori de marire desarta, suparandu-ne unii pe altii §i pizmuindu-ne unii pe altii”.

Taina Sfantului Maslu ,,poate fi socotita prin excelentd Taind a trupului sau taina randuitd pentru
insanatosirea trupului. Prin ea se pune in relief valoarea pozitivd acordatd de Dumnezeu trupului

omenesc ca Unul care Insusi a luat trup si-1 tine in veci””.

77
12, p.77
78

Pr. Dr. D. Colotelo, Pastoratia bolnavilor — cai de vindecare crestind, in in Glasul Bisericii, an LVI (2000), nr. 9-

Diac. Conf. Petre David, Taina Sfantului Maslu, in indrumari Misiunare, ed. cit., p. 601
Pr. Prof. Dr. D. Staniloae, Teologia Dogmatica Ortodoxd, vol 11, ed. cit., p.305

24

79



In conceptia ortodoxd, viata spirituald niscuti prin taina Sfantului Botez este alimentatd prin
harul Tmpartasit prin taina Sfantului Mir, care acordad harul cresterii si intdririi noului ndscut la viata in
Hristos®. El daruieste harul care lumineaza mintea si intdreste vointa pentru intelegerea si marturisirea
adevarurilor de credintd si propasirea in fapte bune. lar reintegrarea in har a crestinului, care poate
pierde harul prin sdvarsirea pacatelor, se face prin taina Sfintei Marturisiri, care Tmpartaseste harul
iertdrii pacatelor, impacarea cu Dumnezeu si linistirea constiintei. Ea este necesard si pregatirii
credinciosului pentru primirea tainei Sfintei Euharistii, taina cea mai importanta prin care primitorul se
uneste in mod real cu Hristos - Domnul®.

De asemenea, in iconomia mantuirii, taina Sfintei Preotii, are o importanta covarsitoare, atat
pentru primitor cat si cei incredintati lui spre pastorire. Pe cel hirotonit il face urmas al Sfintilor
Apostoli, cu puteri depline de a invata, a sfinti si a cdlduzi pe credinciosi la mantuire, iar ei beneficiaza
de harul mantuitor, prin acesti slujitori ai Domnului Hristos si ,,iconomi ai tainelor lui Dumnezeu” (I
Cor. 4,1). La fel, Taina Sfintei Cununii revarsd asupra primitorilor harul divin, stabilind intre ei o
legatura sufleteasca si trupeasca statornicd, armonie durabild, care 1i umple de iubire si putere sa poata
birui toate greutatile vietii, familia devenind astfel o adevaratd vatra, unde se practica cele mai inalte
virtuti crestine. lar scopul tainei Sfantului Maslu consta in iertarea pacatelor si In vindecarea bolilor
trupesti si sufletesti®>,

Harurile oferite de Sfintele Taine pentru viata crestinului sunt bogate si variate, corespunzand
diferitelor nevoi din viata credinciosilor, de la nastere pand la moarte®, deoarece ,.fiind realitati inalt
spirituale, Sfintele Taine preced In mod neconditionat, in vesnicia necreatd, polaritatea, dualitatea si
multiplicitatea; ele poartd pecetea unitatii treimice”™. Sfantul Duh a dat la Cincizecime Trupul tainic,
viata duhovniceascd si tot El, prin harul Sau, revarsat in Sfintele Taine, o intretine de-a pururi in
credinciosi®’; epistola catre Efeseni, fard a afirma direct acest lucru™, il lasa sa se inteleagd cand
vorbeste despre Duhul Sfant in care crestinii sunt pecetluiti si au arvuna vietii vesnice (Efes. 1, 13-14;

4,30 ,,Sa nu intristati Duhul cel Sfant al lui Dumnezeu, intru Care ati fost pecetluiti pentru ziua

rascumpararii”).

80 Drd. Ieromonah Veniamin Micle, Cuvantul lui Dumnezeu si Sfintele Taine, in Ortodoxia, anul XXXI (1979), nr. 3-
4, p..548

81 Ibidem

82 Ibidem

8 Prof. Arhid. Dr. loan Zagrean, Desdvdrsirea vietii crestine prin Sfintele Taine, Tn Mitropolia Ardealului, IX (1964),
nr, 1-2, p.79

8 Drd. Pr. Ioan Avramescu, Fiinfa bisericii si Sfintele Taine, in Ortodoxia an XXIV (1972), nr. 4, p.541

8 Magistr. Leon Arion, Conceptia despre Biserica in Epistola cdtre Efeseni, in Studii Teologice, an XVII (1965),
nr.7-8, p. 409

86 Ibidem

25



Cultul, Liturghia, tainele, sunt toate invocari traditionale ale Duhului, prin care noi cerem
,unirea credintei si impartasirea Sfantului Duh... ca pe noi insine si unii pe altii si toatd viata noastra lui

87 Acestea constituie Traditia pe care Sfantul Vasile cel Mare o defineste:

Hristos Dumnezeu sd o dam
,»lainele Bisericii pe care Scriptura nu ni le arata [...] pentru unirea in Hristos prin Duhul Sfant. Numai
intr-o Bisericd a Duhului lui Dumnezeu [...] se poate infaptui minunea Cincizecimii, cand in pluralismul
limbilor se infiripa misterul unitatii credintei si al tainelor mantuitoare™,

Pentru cd s-a scris mai putin in literatura de specialitate despre epistolele sobornicesti, am gasit
de cuviintd sd abordam aceasta tema in capitolul 4, oprindu-ne asupra textelor referitoare la Sfantul
Duh.

Epistolele sobornicesti completeaza tezaurul comun al teologiei Noului Testament, adicd al
Bisericii primare, 1n care autorii epistolelor apostolice accentuau fiecare o anumita latura a invataturii:
Apostolul Pavel — credinta, Apostolul Petru — nadejdea, Apostolul loan — iubirea si Sfantul Iacob —
faptele®.

In Biserica Ortodoxa, nimic nu se petrece in viata Bisericii fard Duhul Sfant. in traditia liturgica
si spirituald ortodoxa, orice rugaciune, taina, lauda sau slujba, incep cu invocarea Sfantului Duh, iar
misiunea Bisericii se identificd cu rugaciunea ei de continua innoire a trimiterii Sfantului Duh. Epicleza,
chemarea Duhului Sfant, este rugdciunea crestind prin excelenta, deoarece nu exista timp si spatiu fara
prezenta vie si permanenti a lui Hristos cel inviat in Duhul Sfant™’. Sfantul Duh se pogoara in lume, insa
nu se descopera decat in darurile si harismele sale. Imaginile Sale, sub care parca se ascunde sunt:
suflare, flacara, mireasma, ungere, porumbel, rug arzitor’'. Duhul aduce in adncurile omului energie
divina, care ne face una cu Fiul si partasi la legatura Fiului cu Tatal. Duhul pe care-L primim prin trupul
si sangele Domnului face din noi ,,un trup si un sange cu Hristos”, El ne integreaza in Trupul si Sangele
Domnului pline de Duh®>. Duhul Sfant este puterea care, prin rugiciunea Bisericii, sustine in noi
nizuinta spre Inviere: El este Acela care opereazi innoirea noastra, prin care vom fi pirtasi la trupul

innoit deplin transparent al Domnului prin trupurile noastre care vor deventi si ele transparente, in trdirea

plina de bucurie a vistieriilor iubirii Sale”.

87 Pr. Prof. N. Buzescu, Aspectul pnevmatic al ecelsiologiei ortodoxe si importanta traditiei la Sfantul Vasile cel

Mare, in Ortodoxia, an XXXI (1979), nr. 1, p. 107

88 Ibidem

8 Pr. Toan Mircea, Epistola I a Sfantului Petru, in Glasul Bisericii, an XXXII (1973), nr. 9-10, p. 898

%0 Arhid. Prof. Dr. Constantin Voicu, Din cronica Institutelor Teologice, In Studii Teologice, an XXXI (1979), nr. 5-
10, p. 745

ol Ibidem

92 Ibidem, p. 746

% Ibidem

26



Termenul de ,.epistole sobornicesti” este justificat deoarece ele nu se adreseaza unei biserici
locale sau unei persoane, ci unor cercuri mai largi de cititori si in ultima instantd intregii crestinatati.
Majoritatea acestor epistole au caracter de enciclica, se aseamana intre ele prin caracterul lor practic.
Locul acestor epistole in canonul Noului Testament, ca grup, variaza.Cei mai multi codici le asaza dupa
epistolele pauline, cum le avem si noi”™**.

Cea dintai din grupul epistolelor sobornicesti este Epistola Sfantului lacov. Autorul ei se prezinta
cititorilor astfel: ,,Jacov, robul lui Dumnezeu si al Domnului lisus Hristos” (I,1).

Stantul Apostol |lacob vorbeste in epistola sa despre credintd, Indreptare si fapte bune, iar prin
acestea din urma intelege actiunile de binefacere, dragostea catre aproapele (Iacob 2,15-17).

In ceea ce priveste Duhul Sfant, Apostolul Petru foloseste expresia ,,intru sfintirea duhului” (év
dyopd TTuedparog)’ aratand ca cei alesi sunt destinati sfintirii si méntuirii si trebuie si primeasca
focul purificator al Duhului Sfant, prin care se sfintesc si sunt atrasi citre Sine cei alesi’’. ,,Pentru a face
mai usor inteleasa expresia intru sfintirea duhului, unii comentatori au parafrazat astfel: V-a ales pentru

a va da sfintenia Duhului Sfant™’

. Apostolul nu spune cum savarseste Duhul Sfant sfintirea, dar din alte
texte nou-testamentare reiese cd o face prin Sfintele Taine (Matei 28,19); Efeseni 5,26, lucrare care mai
poartd si numele de ,,pecete” a Duhului (II Corinteni 1,22) si de ,,ungere” (II Corinteni 1,21; I Ioan 2, 20
si 27). Aceasta pecetluire, care are loc la Botez, prin Mirungere, imprimand crestinilor ,,chipul lui
Hristos (cf. Galateni 4,19) si caracterul sdu imparatesc” si preotesc (I Petru 2, 5 s1 9), infrateste oamenii
si popoarele’®.

Lucrérile Duhului Sfant sunt nenumadrate si constituie toate o unitate, unele fiind daruri sau
harisme extraordinare si temporale, dar nesfintitoare date spre ,,zidirea Bisericii”, ,,dupa darul pe care I-a
primit fiecare slujiti unii altora” (I Petru 4, 10) iar altele sunt permanente, sfintitoare si mantuitoare, care
tin de slujirile lui Hristos transmise Apostolilor si prin ei preotilor si ierarhilor prin succesiune

apostolicad ,,Pe preotii cei dintre voi ii rog ca unul ce sunt impreuna-preot si martor al patimilor lui

Hristos si partas al slavei celei ce va sa se descopere”(I Petru 5,1). Acestea sunt: darul sau puterea de a

94
95

Pr. Dr. Lect. Ilie Melniciuc-Puica, Studiul Noului Testament — suport de curs — tehnoredactat, an 1 - sem. I, p.175

- ¢v este folosit in sens intrumental sau de Insotire; dylacuog - od, substantiv cu sens activ (sfintire, consacrare,
purificare) si 10 dyloopo = substantiv cu sens pasiv (lucru sfintit, templu, apa sfintitd) derivat de la aywletv= a sfinti, iar
IMvedpo desi nearticulat reprezintd pe Duhul Sfant, sfintitor cf. Pr. loan Mircea, Epistola I a Sfantului Petru, in rev.cit., p.

924
9%

97

Pr. Toan Mircea, Epistola I a Sfantului Petru, in rev.cit., p. 924

J.A. Petit, La Sante Bible avec commentaire, d’aprés Dom Calmet, ,Les Sants Péres et le éxegétes anciens et
modernes”, tom XVII, Paris, 1906, p.67

%8 Pr. Ioan Mircea, Epistola I a Sfantului Petru, 1n rev.cit., p.925

27



invata; harisma sau darul de a conduce sau pastori (I Petru 5,2) si cea de a sfinti prin Sfintele Taine’; de
aceea se spune ca sfintirea se face prin Duhul Sfant, sau ,,intru sfintirea Duhului”.

,Unil comentatori, explicand versetele 10-12, vad aici lucrarea persoanelor Sfintei Treimi, iar
amintind de <<Duhul Sfant trimis din cer>> este limpede ca Apostolul Petru se gandea la Cincizecime,
care a insemnat Intemeierea efectivd a Bisericii, revarsarea harismelor sau darurilor Duhului Sfant si
calauzirea [...] in crestinarea lumii”'®.

,imbritisati-va unul pe altul cu sirutarea dragostei. Pace voua tuturor, celor intru Hristos lisus.
Amin” (I Petru 5,14) Prin aceasta formula de salutare, binecuvantare si rugaciune deopotriva, Sfantul
Apostol Petru pecetluieste cele spuse in rugdciunea sa, punand pacea ca un sigiliu al celor pe care le-a
scris fiindcd, daca crestinii au realizat aici pacea in Hristos — adica cu ei insisi, cu semenii §i cu
Dumnezeu — prin aceasta ei sunt asigurati de pacea vesnicd in ceruri. Pacea este dar al Duhului Sfant
(Gal. 5,20).

Daca Sfantul Apostol Petru a marturisit toate cele amintite mai sus despre Duhul Sfant, avem si
marturia celui mai tdnar dintre Apostolii Mantuitorului, loan, teologul iubirii, pentru care credinta
crestind se intemeiaza pe marturii demne de toatd increderea, adica pe cuvantul Tatalui care la Botez a
adeverit dumnezeirea si mesianitatea Fiului Omului deoarece ,,a marturisit pentru Fiul Sau” (I loan 5,9);
pe prezenta Sfantului Duh, care s-a pogorat in chip de porumbel si S-a saladsluit asupra Apostolilor, la
Cincizecime, in chip de limbi de foc ,,Duhul este Cel ce marturiseste, cd Duhul este adevarul” — spune
Stantul Ioan Evanghelistul — ,,Céci trei sunt care marturisesc in cer: Tatal, Cuvantul si Sfantul Duh, si
Acestia trei Una sunt”(I Ioan 5, 6-7).

Epistola Sfantul Apostol Iuda este scrisd celor care se convertiserd la crestinism de curind,

- - .. A - - - - - . . - . 101
deoarece aparuserd unii care ,,invitaserd ci pacatul este fara deosebire si se lepadau de Hristos” '

sl era
nevoie de intirirea fratilor. Ii indeamnd pe destinatari si se nevoiascd si si stiruie in credinta
propovaduita lor de Sfintii Apostoli.

Vocabularul si stilul ne infatiseaza un autor bun cunoscator al limbii grecesti (11 cuvinte grecesti
care apar aici nu mai apar nici Tn Noul Testament, nici in Septuaginta), dar evreu de origine, intrucat pe
alocuri apar unele semitisme”'%%.

In versetul 19 ,,Acestia sunt cei ce fac dezbiniri, (oameni) firesti, care nu au Duhul”, cei care fac

dezbindri si sunt trupesti se refera la cei care se aseaza in afara hotararilor bisericesti, adica cele ale

99 .
Ibidem

100 L. CL. Fillion, La Sante Bible commenteé d’aprés la Vulgate et les textes originaux, t. VIII, Paris, 1925, p. 667-668

apud Pr. Ioan Mircea, Epistola I a Sfantului Petru, in rev.cit., p.938

101 Sfantul Teofilact al Bulgariei, Tdlcuire la Epistola Sfantului Apostol Iuda, in Ortodoxia, seria II, an ITI (2011), nr. 4,

p.-147

102 Oscar Cullmann, Noul Testament, traducere de de Cristian Preda, Editura Humanitas, Bucuresti, 1993, p., p. 160

28



credintei sau chiar de lacasul bisericii: ,,cdci ca pe niste pesteri de talhari aritind adunarile lor, i
departeaza adica de la Biserica, si catre sinesi Incearca sa 1i apropie. Si fac aceasta, oameni sufletesti
fiind, adica dupa invaluirea lumii traind”'®.

In capitolul 5 incercim si aducem ,,Ldmuriri ale textului biblic in comentariile Sfintilor Parinti
despre Duhul Sfant”. In subcapitolul 5.1 ,.Sfintii Parinti despre rolul Sfantului Duh pentru mdntuirea
omului” pornim de la articolul 8 al Simbolului de credintd si continuam cu diferite citate din operele
Sfintilor Parinti si scriitori bisericesti referitoare la persoana Duhului Sfant. Sfintii Vasile cel Mare, loan
Hrisostom, Grigorie de Nissa, Chiril al Alexandriei, Atanasie cel Mare, Irineu de Lyon, Fericitul
Augustin, Efrem Sirul, Diadoh al Foticeii pand la marele Maxim Marturisitorul si Simeon Noul Teolog
au formulat, sub inspiratia aceluiasi Duh Sfant, cu baze scripturistice, o multitudine de pareri consacrate,
despre lucrarea celei de-a treia persoane dumnezeiesti.

In subcapitolul 5.2 ne-am ocupat strict de invatatura Sfintului Vasile cel Mare despre Duhul
Sfant. Pe parcursul a 24 de pagini am analizat cu obiectivitate tratatul despre Duhul Sfant al marelui
Stant Capdocian, iar Tn subcapitolul urmator ne-am concentrat atentia asupra lucrarii Duhului Sfant in
creatie si in mantuirea omului.

Concluzionand, apreciem ca Sfintii Parinti si scriitorii bisericesti sunt unanimi in a explicita si
intari sensurile scripturistice vizand rolul Sfantului Duh in mantuirea omului. Concret, se poate constata
o unitate de viziune in ceea ce priveste importanta celei de a treia persoane a Sfintei Treimi in atingerea
indumnezeirii, fara ca acest fapt sa aduca atingere, in vreun fel, libertatii umane.

Am continuat cu prezentarea lucrarii Duhului Sfant in viziunea teologilor moderni dupa cum
urmeaza: Cuviosul Siluan Athonitul, Vladimir Losski, Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Alexandre
Schmeman, John Breck, Christos Yannaras, Paul Evdochimov.

Pr. Magistr. Vasile Ignatescu este interesat de lucrarea Duhului Sfint la neoprotestanti si
comenteazd ,In general, toate cultele neoprotestante, inspirdndu-se din atitudinea specifica
reformatorilor, inlatura ca si ei intreg continutul vietii harismatice impartasit de Duhul Sfant Biserici
prin Sfintii Apostoli si impartasit pana astazi prin Sfintele Taine. Taind firul comuniunii cu Biserica
apostolicad prin inlaturarea functiunii episcopatului, neoprotestantii au pierdut legatura cu Insasi esenta

vietii dumnezeiesti din Bisericd — adicd impartasirea cu Duhul Sfant™'™. Acelasi autor spre sfarsitul

103 .
Ibidem, p.156

104 Pr. Magistr. Vasile Ignatescu, Duhul Sfant in viata Bisericii fata de invatatura neoprotestantilor, in Ortodoxia, an

IX (1957), nr.1, p. 78

29



articolului il citeaza pe P. Florenski care spune: ,,delirul si extazul au fost luate drept bucurii in Duhul
Sfant, iar pacatul aparent acoperit prin fatirnicie, a pus stipanire pe libertate™'?>.

Am incheiat cu teologul Ioannis Zizioulas, Mitropolit de Pergam care concluzioneaza: ,,intre doi,
bucuria nu e deplind daca ea nu e comunicata de fiecare unui al treilea. Tatal Se bucura de Fiul, dar
bucuria aceasta vrea si Si-o comunice unui al treilea ca si fie deplina. In acest scop Tatil purcede pe al
treilea Subiect, Care e indreptat impreund cu Tatdl in Intregime spre Fiul. Bucuria impartasita a Tatalui
de Fiul umple pe Fiul de o sporita bucurie de Tatal. Pe langa aceea, Fiul impartaseste si El bucuria Sa de
Tatal, acestui al treilea Subiect, fara sa trebuiasca sd-L purceada si El, odata ce exista prin purcedere de
la Tatal. Duhul participa la bucuria Tatélui de Fiul, intrucat purcede de la Tatal, si participd la bucuria
Fiului de Tatil si prin aceasta striluceste din Fiul. Duhul nu este El Insusi bucuria, ci Cel care,
participand la bucuria Tatalui de Fiul si a Fiului de Tatal, aratd in plindtatea ei bucuria Unuia de
Celalalt, sau bucuria tuturor Celor trei de toti trei”'*.

In acest capitol considerdm ci s-a adus cea mai importantd contributie personala prin abordarea
originala a temei alese.

In capitolul 6 am tratat tema ,Mantuirea credinciosilor prin har, credintd, fapte bune si
actualitatea mesajului biblic”, tratand-o diferentiat in doud subcapitole.

Mantuirea si indumnezeirea, ca opera de ridicare a oamenilor in comuniunea cu Dumnezeu, nu e
altceva decat extinderea relatiilor dintre Persoanecle Sfintei Treimi la creaturile constiente'’ vizuti
firesc ca o Intdlnire personala a omului cu Dumnezeu inceputd prin actul Botezului si extinzandu-se prin
urcusul spiritual al fiecaruia in Sfanta Bisericad prin Sfintele Taine. Altfel spus ,,indumnezeirea in acest
sens (restrans) cuprinde progresul omului dincolo de limita puterilor sale naturale, dincolo de marginea
naturii sale, in planul dumnezeiesc, mai presus de fire”'*®.

Credinta este acceptarea din partea omului a chemarii lui Dumnezeu, a invataturii Lui si
inceputul vietii noi in Hristos'®. Credinta in dogma Sfintei Treimi delimiteaza invatatura crestina despre
Dumnezeu de alte doctrine si conceptii, in sensul cd numai invatitura ortodoxa ne aratd ca Dumnezeu

lucreaza mantuirea in omul care vine la Hristos. Invatitura ortodoxad evidentiaza ca harul este absolut

necesar pentru mantuire (Ioan 6, 44 , Nimeni nu poate sa vina la Mine, daca nu-1 va trage Tatal, Care M-

105 Pr. Pavel Florenski, Stalpul si temelia Adevirului. Incercare de teodicee ortodoxd (in ruseste), Berlin, 1929, p. 124,

apud Pr. Magistr. Vasile Ignatescu, art. cit., p.82

106 Ioannis Zizioulas, Mitropolit de Pergam, Fiinfa eclesiala, Ed. Bizantina, Bucuresti, 1996, p.219

107 Pr. Prof. Dumitru Staniloae, Teologia Dogmatica Ortodoxa, vol. 1, ed.cit., p. 197

108 Idem, Relatiile treimice si viata Bisericii, in rev cit. p. 513

109 Pr. Dr. Dumitru Viezuianu, Hristologia Epistolei cdtre Romani a Sfantului Apostol Pavel, Teza de doctorat in
teologie, Editura tipografiei Offsetcolor, 1999, p.187

30



a trimis, si Eu 1l voi invia in ziua de apoi.”), dar pe de alta parte Sfantul Apostol Iacov insista afirmand
in mai multe versete ,,credinta: dacd nu are fapte, e moarta in ea insasi”’(Iacov 2,17).

Biblia sau Sfanta Scriptura este mesajul lui Dumnezeu transmis oamenilor (pastrat mai intai in
memoria vie si abia apoi asternut in scris), care a fost, este si va fi actual pana la sfarsitul veacurilor,
caci Mantuitorul Hristos spune ,,cerul si pamantul vor trece, dar cuvintele Mele nu vor trece” (Luca
21,33). Sfanta Scripturd a fost perceputd ca un dialog al omenirii cu Dumnezeu, care nu se realizeaza
numai printr-un mesaj verbal ci se desdavarseste in persoana Logosului intrupat care a adus cea mai
importantd parte a mesajului, prin vocea, invataturile si minunile Sale, adicd prin intreaga opera de
mantuire.

Concluzii: Apostolii au intemeiat in diferite regiuni Biserici locale, ei considerandu-se drept
colaboratori ai Domnului si iconomi ai tainelor lui Dumnezeu: «Asa sa ne socoteasca pe noi fiecare om:
ca slujitori ai lui Hristos si ca iconomi ai tainelor lui Dumnezeu» (I Cor. 4, 1), iar pe Domnul, drept
intemeietorul Bisericii i piatra din capul unghiului: «Caci nimeni nu poate pune altd temelie, decat cea
pusa, care este lisus Hristos» (I Cor. 3, 11), «Zis-a lor lisus: Au n-ati citit niciodatd in Scripturi: “Piatra
pe care au nesocotit-o ziditorii, aceasta a ajuns sa fie in capul unghiului. De la Domnul a fost aceasta si
este lucru minunat in ochii nostrin? (Matei 21, 42).”'°

inca de la intemeierea Bisericii, la Cincizecime, Apostolii s1 urmasii acestora ,,episcopi, preoti si
diaconi, invata si propovaduiesc credinta in lisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu, dupa porunca data lor de
Mantuitorul, inainte de 1ndltarea Sa la cer, anume de a invata si propovadui credinta crestind la neamuri:
«Mergand invatati toate neamurile, botezandu-le in numele Tatdlui si al Fiului si al Sfantului Duh... »
(Matei 28, 19-20)"'"".

Urmand aceastda porunca Sfantul evanghelist loan, teologul iubirii, a fost cel care a subliniat,
cum nimeni altul nu a stiut sa faca, dumnezeirea Fiului. El a deschis prin scrierea sa o lume dincolo de
lume céci, a intuit puterea Cuvantului creator care este cu noi, dar este si cu Tatdl. Rdméne de netagaduit
ca Hristos este Dumnezeu-Omul care a venit in lume, Viatd a lumii fiind, sd aduca oamenilor Viata
vesnica.

Stantul evanghelist loan a fost supranumit dintotdeauna ,,Teologul” ca unul ce a patruns cel mai
adanc taina mantuirii, cugetarea sa avantandu-se cu aripi de vultur spre cele mai inalte zari ale

cunoagsterii teologice, asa cum transpare si din Cinstitul Paraclis al sau ,,Toatd indestularea bunatatilor,

110

N.Fustei, Ecclesiologia, sau invatdtura despre Bisericd, apud http://curierulortodox.info/blog/?p=583
11

Nicolae Traian Porfir, Invdifatura celor doisprezece Apostoli — Didahia, apud http://www.agoracrestina.ro/
biblioteca/nicolae-traian_profir-invatatura-celor-doisprezece-apostoli-didahia.html

31



tie Hristos daruindu-ti, varful dumnezeiestilor daruri, cuvantatorule de Dumnezeu Apostole, pe tine te-a
aritat cu judecatd dreapta, Unul cel drept, descoperitorule de cele dumnezeiesti”!'%.

Constiinta si experienta pe care comunitatea crestind a avut-o prin prezenta Duhului Sfant se
reflecta in ecleziologia celei de a patrea Evanghelii si in puternicul caracter aplicat ecclesial al acesteia.

Ideea unei impreuna-lucrari a Duhului §i a lui Hristos este o temd majord a gandirii crestine,
care isi are originea in teofaniile Vechiului Testament, continuand in viata pdmanteasca a Mantuitorului
si in diferitele etape ale lucrdrii Sale''’. Cea de a patra Evanghelia este o dovadd in acest sens,
marturisind concret relatiile dintre cele doua persoane ale Sfintei treimi in vederea mantuirii omului.
Potrivit dogmaticii crestine, opera mantuitoare savarsitd de lisus Hristos se continud concet in viata
Bisericii si Tn lume prin lucrarea tainica a Duhului Sfant.

Putem constata ca Sfantul Duh lucreaza, impreund cu celelalte persoane ale Sfintei Treimi, In
vederea mantuirii omului, fard ca acest fapt sa aduca atingere libertdtii umane. Putem constata
impreuna-lucrarea Duhului cu Fiul si cu Tatil in toate episoadele importante prezentate in Evangheliile
Sinoptice, exemplu n acest sens fiind nasterea Mantuitorului Hristos.

In prezent Duhul Sfant actioneaza in Biserica pentru improprierea lucririi mantuitoare sivarsite
de Mantuitorul Hristos. Aceasta impropriere ,,se incepe in momentul contactului cu apa botezului, cand
se realizeaza atdt omorarea omului celui vechi, a omului pacatului, dar si renasterea acestuia prin harul
Sfantului Duh. Sfantul Duh se afla totdeauna in cei vrednici, fara sa actioneze totdeauna; El actioneaza
atunci cand este nevoie si pe masura nevoii fiecaruia''*”.

Drumul spre Tmparatia lui Dumnezeu 1l gaseste omul prin cunoasterea Scripturii, care este
necesara dar nu suficientd, pentru ca trebuiesc patrunse sensurile adanci ale ei. Dar omul este chemat sa
actualizeze mesajul biblic pentru ca toate realitatile umane dintr-un anumit timp tin de constiinta umana,
insa dacd omul are o constiintd racordatd la mesajul Scripturii, stie valorile reprezentative, subscrie lor si

isi ghideaza viata dupa aceste valori poate descoperi calea spre asemanarea cu Dumnezeu care a fost

pusa in el ca posibilitate inca de la creatie.

BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

1z Paraclisul sfantului loan de Dumnezeu cuvantatorul, Manastirea Sf. loan Evanghelistul si Sf. Cuvioasa Eufrosina,

Cornu, 2008 p 41

13 Pr. Prof. Boris Bobrinskoy, Taina Preasfintei Treimi, trad. de Mariuca si Adrian Alexandrescu, Edit. .LB.M.B.O.R.,
Bucuresti, 2005, p. 320;

14 Pr. Prof. C. Cornitescu, /nvatdtura Sfantului Vasile cel Mare despre Duhul Sfint, in Ortodoxia, an XXXI(1979), nr.
1,p.114

32



IZVOARE

1. Biblia sau Sfanta Scriptura, tiparita cu aprobarea Sfantului Sinod, editura Insitututului Biblic si
de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2008

PARINTI SI SCRIITORI BISERICESTI

1. *** Epistola lui Barmaba” in ,,Scrierile parintilor apostolici”, traducere, note si indici de Pr. D.
Fecioru, P. S. B, nr. 1, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
Bucuresti, 1979

2. Sfantul loan Gura de Aur, Comentar la Evanghelia de la loan, Editura Pelerinul Roman, Oradea

2005

3. Sfantul Atanasie cel Mare, Scrieri, partea a II-a, in Colectia «Parinti si Scriitori Bisericesti»
aparutd din initiativa Patriarhului Tustin Moisescu si sub indrumarea Prea Fericitului Parinte

Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, volumul 16, EIB si de Misiune al BOR, Bucuresti

1988

4. Evagrie Monahul, Capete despre rugdaciune, in Filocalia romaneascd, vol 1., Ed. Harisma,

Bucuresti, 1993

5. Sfantul Chiril al Alexandriei, Comentariu la Evanghelia Sfantului loan, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2000

6. Sfantul Vasile cel Mare, Despre Sfdantul Duh, in PSB, vol XII, traducere , introducere, note si
indici de Pr. Prof. Dr. Constantin Cornitescu si Pr. Prof. Dr.Teodor Bodogae Ed. IBM al BOR,

Bucuresti, 1988

LUCRARI SPECIALE SI GENERALE
1. Abrudan, D., Pr. Prof. Dr. Diac., Cornitescu, Emilian, Prof. Dr., Arheologie Biblica, EIBMBOR,
Bucuresti, 1994

2. Anania, Bartolomeu, Studiul Noului Testament, Editura Institutului Biblic, Bucuresti, 1995

3. Arion, Leon, Pr Dr., lisus Hristos adevaratul Dumnezeu, ed. Orthodoxos Kypseli, Tesalonic,
1998

4. Augustin, Fericitul, Despre iubirea absoluta, comentariu la prima Epistola a lui loan, trad. de
Roxana Matei, ed. Polirom, Iasi, 2003

5. Bobrinskoy, Pr. Prof. Boris, Impartasirea Sfantului Duh, Editura Institutului Biblic si de
Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1999

6. Idem, Taina Preasfintei Treimi, Ed. IBM al BOR, Bucuresti, 2005

7. Carstoiu, Protos Lector Dr. Justinian, Profefi mesianici, Editura ,,Bucura Mond”, Bucuresti,
1999

8. Evdochimov, Paul, Cunoasterea lui Dumnezeu, trad. Pr. Prof. univ. dr. Vasile Raduca, editura
Christiana, Bucuresti, 1995

9. Idem, Prezenta Duhului Sfdnt in Traditia ortodoxa, ed. Anastasia, Bucuresti, 1995

10. Losski, Vladimir, Introducere in Teologia Ortodoxa, Editura Enciclopedica, Bucuresti, 1991

11. Pop, Pr. Conf. Univ. Dr. Octavian, Lucrarea Duhului Sfant in Vechiul Testament, Editura
Mirton, Timisoara, 2004

12. Popovici, Justin, Arhim., Epistolele Sfantului loan Teologul, ed. Bizantina, Bucuresti, 1998

13. Staniloae, D., Pr. Acad. Dr., Sfanta Treime sau La inceput a fost iubirea, ed. Institutului Biblic si
de Misiune al B.O.R., Bucuresti, 1993

14. Yannaras, Christos, Abecedar al credintei, Ed. Bizantina, Bucuresti, 1996

STUDII SI ARTICOLE

33



1. Arion, Leon, Drd. Conceptia despre Biserica in Epistola catre Efeseni, in Studii Teologice, an
XVII (1965), nr.7-8

2. Avramescu, loan, Drd. Pr., Fiinta bisericii si Sfintele Taine, n Ortodoxia an XXIV (1972), nr. 4

3. Bailana, Gheorghe, Pr., Sfantul Apostol si Evanghelist loan, epistola I, 1n Mitropolia Olteniei, an
XXV(1973), nr. 11-12

4. Bria, L, Pr., Prezenta si lucrarea Sfantului Duh in Biserica, in Ortodoxia, an XXX (1978), nr.3

5. Idem, Dogma Sfintei Treimi, in Studii Teologice, XLIII (1991), nr. 3

6. Carstoiu, Justinian, Protos., Lector lubirea lui Dumnezeu fata de oameni in scrierile Sfantului
loan Evanghelistul, in Studii Teologice, an L(1998), nr. 1-2

7. Chirvasie, loan, Pr., Invatditura despre Sfantul Duh la Sfantul Vasile cel Mare, in Studii
Teologice, an X (1958), nr. 7-8

8. Coman, G., loan, Pr. Prof., Elementele demonstratiei in tratatul , Despre Duhul Sfant” al
Sfantului Vasile, in Studii Teologice, an XVI (1964), nr. 5-6

9. Cornitescu, Emilian, Pr. Prof., Profetii Vechiului Testament despre preotie, din Studii Teologice,
an XIX (1967), nr. 7-8

10. Enache, Mihai, Drd., [nvdtdtura depre Bisericd la Sfantul Ioan Gurd de Aur, in Ortodoxia, an
XXVI (1974), nr. 1

11. Mihoc, V., Pr. Dr., Epistola Sfantului Apostol Pavel catre Galateni, teza de doctorat, in Studii
Teologice, an XXXV (1983), nr. 3-4

12. Mladin, N., Prof., Valoarea morala a Sfintelor Taine, in Mitropolia Moldovei si Sucevei, XLI
(1965), nr. 1-2

13. Moldovan, Ilie D., Pr. Drd., Raportul dintre lisus Hristos si Sfantul Duh dupa Epistola a Il-a
catre Corinteni, 3,1-4,6, In Studii Teologice, an XIX (1967), nr.3-4

14. Prelipceanu, Vladimir, Pr. Prof., Pacea mesianica la profetii Vechiului Testament, in Studii
Teologice an VI (1954), nr. 1-2

15. Suparschi, M.,Arhimandrit Superioritatea preotiei Noului Testament fata de preotia Vechiului
Testament, dupa Epistola catre Evrei, In Studii Teologice, an VIII (1956), nr. 5-6

16. Zamfir, Modest, lerom., Actualitatea Epistolei Sfantului lacob, in Mitropolia Ardealului, an
XXV (1980), nr. 10-12

34



